
© Д. М. Буланин, 2026

2026;24(1):7–27 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983
EDN: SDFIMP

Эпитафия Феодору Тверитину:
у истоков жанра

Д. М. Буланин
Институт русской литературы (Пушкинский Дом),

Российская академия наук 
(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация) 

e-mail: dmitriibulanin@yandex.ru

Аннотация. История русской эпитафии начинается довольно поздно. 
В течение нескольких столетий после принятия христианства на Руси 
не принято было делать на надгробиях какие-либо надписи. Первые 
из них фиксируются на памятниках конца XV в. Однако еще долгое 
время — вплоть до второй половины XVII в. — надписи на камне отлича- 
лись крайним лаконизмом. Их сухой формуляр ограничивался обычно 
обозначением даты, когда умер погребенный, и указанием его имени. На 
невыразительном фоне этих надписей уникальным фактом является  
риторически украшенная эпитафия некоему Феодору Тверитину. Произ- 
ведение, без имени составителя, читается среди дополнительных текстов 
в двух рукописях, содержащих сочинения Максима Грека. В настоящей 
статье доказывается, что он и является автором эпитафии. Дошедший 
до нас текст представляет собой перевод с несохранившегося греческого 
оригинала. Этот оригинал был написан элегическим дистихом, но переве- 
ден на церковно-славянский язык прозой. В статье высказано предположе- 
ние, что эпитафия, как и ряд других текстов Максима Грека, написана 
в связи с обновлением тверского собора после пожара 1537 г. Под именем 
Феодора, кому посвящено анализируемое произведение, скрывается, 
по мнению автора статьи, тверской епископ XIV в. Феодор Добрый. Его 
погребение находилось в одном из приделов соборного храма. Эпитафия  
Максима Грека, написанная в византийских традициях, соотносится с его 
опытами в других риторических жанрах (этопейя, просопопейя). В При- 
ложении к статье публикуется текст памятника, важного и для рекон-
струкции грекоязычного наследия сочинителя, и для истории эпитафии 
как литературного жанра.
Ключевые слова: эпиграфика, жанр, перевод, элегический дистих, 
этопейя, просопопейя, гомеризм, рай, архив
Для цитирования: Буланин Д. М. Эпитафия Феодору Тверитину: у исто- 
ков жанра // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 7–27. 
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983. EDN: SDFIMP



8 Dmitrii M. Bulanin

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983
EDN: SDFIMP

An Epitaph to Theodore Tveritin:
At the Origins of the Genre

Dmitrii M. Bulanin
Institute of Russian Literature (Pushkinskiy Dom), 

Russian Academy of Sciences 
(Saint Petersburg, Russian Federation) 

e-mail: dmitriibulanin@yandex.ru

Abstract. The history of Russian epitaphs starts rather late. It was not custo- 
mary for the people of Rus’ to place any inscriptions on the tombstones for 
several centuries after the country’s conversion to Christianity. The first in-
scriptions found on the burial monuments date back to the late 15th century. 
However, for a long time, until the second half of the 17th century, the inscrip-
tions on the stones were extremely laconic. Their austere formular was usually 
limited to the date of death of the deceased and to his name. A rhetorically 
decorated epitaph to a certain Theodore Tveritin stands out against the back-
ground of the typical inscriptions of the epoch. The epitaph lacks the name 
of its author. It is copied among additional texts in two manuscripts containing 
the works of Maximus the Greek. The article proves that he is the real author 
of the epitaph. The surviving text is a translation from a lost Greek original. 
The original was written in elegiac distichs, but translated into Church Slavo- 
nic as prose. The article suggests that the epitaph, like several other texts by 
Maximus the Greek, was written on the occasion of the Tver cathedral reno-
vation. This cathedral was completely destroyed by fire in 1537. The author 
of the article assumes that Theodore Tveritin, to whom the text is dedicated, 
is Theodore the Good, the bishop of Tver in the 14th century. His burial was 
located in one of the cathedral’s aisles. The epitaph by Maximus the Greek 
is written according to the Byzantine traditions, and it correlates with a series 
of the writer’s experiments in different rhetorical genres (etopoeia, prosopo-
poeia). The epitaph to Theodore Tveritin is published in the Appendix to the 
article. This work by Maximus the Greek is important for the reconstruction 
of the author’s Greek-language legacy as well as for the history of the epitaph 
as a literary genre.
Keywords: epigraphic text, genre, translation, elegiac distich, ethopoeia, 
prosopopoeia, homerism, paradise, archive
For citation: Bulanin D. M. An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of 
the Genre. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics],  
2026, vol. 24, no. 1, pp. 7–27. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983. EDN: SDFIMP 
(In Russ.)



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 9

Из числа литературных жанров, нашедших отражение 
в эпиграфике, эпитафия является едва ли не самым рас-

пространенным. Но тем, кто обращается к конкретным пред- 
ставителям этого жанра (или иным эпиграфическим текстам), 
прежде приходится задать себе вопрос: как разграничить те тек-
сты, которые начертаны непосредственно на материальном 
объекте, от тех, которые или переписаны с соответствующего 
объекта, или составлены для него загодя, или, наконец, сочи- 
нены независимо от него в качестве литературного упражнения. 
Знатоки интересующего нас жанра в новейших его воплоще- 
ниях справедливо подчеркивают, что отделить друг от друга  
реальные (на надгробии) и литературные (фиктивные) его виды 
сложно, а часто — невозможно [Николаев, Царькова: 6–10]. 
Столь же актуальной проблемой в отношении эпитафий (как 
и в отношении других эпиграфических памятников) является 
дифференциация чисто информативных (прагматических) 
и риторически украшенных (назовем их «декорированными») 
разновидностей жанра. Непреодолимого барьера между двумя  
разновидностями не существует и в этом случае.

Двоякое видовое различие — по функции и по словесному 
оформлению — находим уже в эпитафиях древних греков 
и римлян, которые весьма преуспели в риторическом декори- 
ровании эпиграфических сочинений всех сортов [Guarducci: 
379–417]1. Уже тогда эпитафии не только вырезались на мо-
гильном камне — их тексты широко распространялись и в уст- 
ной (удержанные в коллективной памяти, они воспроизводи- 
лись с вариациями на новых погребениях), и в письменной 
форме. Вспомним хотя бы автоэпитафию Эсхила, шуточную 
эпитафию комару Вергилия. От тысячелетней истории Визан- 
тийской империи, наследовавшей культурные богатства клас- 
сической древности, осталось, однако же, ничтожное количество 
снабженных надписями надгробий in situ. Такое положение 
вещей объясняют, с одной стороны, неграмотностью основ- 
ной массы населения, с другой — снобизмом, присущим со- 
циальной и интеллектуальной элите империи. Представите- 
лей элиты хоронили обычно при монастырях и церквах, 

1 Ср. на с. 386–387 перечень элементов, в полном наборе или частично 
включавшихся в греческую эпитафию.



10 Д. М. Буланин

по большей части стертых с лица земли после гибели империи 
[Lauxtermann: 215]. Напротив, на страницах греческих руко-
писей можно прочитать немало эпитафий, в основном стихо- 
творных, среди них и произведения, вышедшие из-под пера 
видных литераторов. Но их наследие относится к верхнему 
пласту утонченной византийской культуры, к тому пласту, 
который средневековые славяне категорически отказывались 
перенимать.

Откуда берет свое начало история русской эпитафии? Дол- 
гое время в Древней Руси обходились без каких-либо надписей 
на надгробиях. Впервые они фиксируются на памятниках до- 
вольно поздних — датирующихся самым концом XV в., и они 
походили не столько на эпитафии, сколько на владельческие 
надписи, делавшиеся тогда на предметах быта [Беляев: 246–265]. 
Надгробие рассматривалось как имущество покойного или тех 
его родственников, которые заказали камень. Начиная с первой 
четверти XVI в. получают распространение формализованные 
надписи, с обозначением даты, на которую пришлась кончина 
погребенного, и его имени. Полагают, что запрос на них был 
обусловлен регламентацией церковного поминовения умер- 
ших, с обычаем чтения и службы непосредственно над могилой. 
В качестве функциональных предшественников надгробных 
надписей признают, во-первых, граффити, сделанные на стенах 
храма и извещающие о смерти кого-то, порой в сопровождении  
молитвы, во-вторых, летописные сообщения о смерти того или 
иного героя повествования. Сухость содержания, присущую 
надписям, которые выбиты на старших надгробиях, Л. А. Беляев 
считает их родовым признаком. Все же в последние годы спе- 
циалисты разыскали несколько намогильных камней с тек-
стами, которые выходят за рамки скупого формуляра, приня- 
того тогда для эпитафий. Так, на плите 1561/1562 г. из Волоко- 
ламска находим добрые пожелания тому, кто удосужится про- 
читать несколько слов, составляющих саму эту короткую над- 
пись: «А хто чтетъ, тому на здравье и на спасенье» [Авдеев, 
2019: 243]. На фрагменте плиты из Московского Новоспасского  
монастыря знатокам эпиграфики удалось опознать отрывок 
из духовного стиха «Зрю тя, гробе…», бывшего в те годы у всех 



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 11

на устах: «Ох, ох, смерть, смерть, кто тя можетъ избежати» 
[Авдеев, 2024].

Эпитафии, украшенные («декорированные») всеми цве- 
тами риторики, получили в московской словесности права  
гражданства сто лет спустя. Таковы, в частности, образцы жан-
ра, сочиненные классиками русского литературного барок- 
ко, которые внедрили в стихосложение изосиллабические 
вирши, — Симеоном Полоцким, Сильвестром Медведевым, 
Карионом Истоминым. Примечательно, что одновременно 
с появлением «декорированных» текстов, которые вырезали 
на камне, распространяется манера копировать эпитафии 
на страницах рукописных кодексов и даже собирать такие тек-
сты в своеобразные антологии. Более того, относительно не- 
которых представителей жанра, читающихся в рукописях, 
нельзя однозначно утверждать, что они вообще когда-либо 
украшали надгробия. Промежуточным звеном между сухим 
протоколом первых надписей на камне и витиеватыми эпи- 
тафиями, сочиненными силлабическими стихотворцами, 
можно считать текст, которому посвящена настоящая работа 
и который заслуживает того, чтобы занять свое скромное, но 
законное место в истории жанра.

Эпитафия, которую мы публикуем в Приложении к статье, 
сохранилась только на бумаге и только лишь в двух списках. 
Оба списка находятся в рукописях, представляющих собой 
собрания сочинений Максима Грека, причем собрания двух  
разных типов. Для понимания того, что это значит, необхо- 
димы разъяснения. В отличие от писаний, составленных боль-
шинством других московских книжников и переписывав- 
шихся обыкновенно в кодексы разнообразного состава, труды  
Максима Грека копировались в одну книгу. Получался том, 
напоминающий в чем-то собрание сочинений писателя или 
поэта нового времени. Археографы выявили целую серию та-
ких рукописных собраний, составленных из текстов Макси-
ма Грека, собраний, которые различаются по набору этих тек- 
стов и последовательности их расположения [Синицына, 1977: 
223–279], [Буланин, Шашков]. При копировании собраний позд- 
нейшими переписчиками их состав, как правило, оставался 
неизменным. Как установила Н. В. Синицына, первые типы 



12 Д. М. Буланин

подобных собраний, постепенно разраставшихся в объеме, 
комплектовал сам автор. Сначала это был сборник из 12-и глав, 
потом из 25-и, потом из 47-и, наконец, из 73-х. В то время как 
первые два не отложились в чистом виде в рукописной тради-
ции, так что их содержание реконструируется специалистами, 
собрание из 47-и глав, называемое условно Иоасафовским, есть 
старший из типов, который мы встречаем в реально дошедших  
рукописях. По мнению Н. В. Синицыной, в древнейшей руко-
писи с этим собранием (РГБ, ф. 173/I, собр. Московской духов- 
ной академии фунд., № 42) находится правка, выполненная  
рукой автора.

Помимо указанной, Иоасафовское собрание сохранилось 
еще в нескольких рукописях, тождественных по составу [Си- 
ницына, 1977: 223–228]. Занимающий нас текст находится 
в одной из них: именно в РГБ, ф. 173/I, собр. Московской ду- 
ховной академии фунд., № 153 (далее И). Однако эпитафия 
читается здесь не среди тех сорока семи глав, которые образу- 
ют данный тип собрания, а за его пределами — на последнем 
ненумерованном листе книги, оставшемся чистым (л. 578 об.). 
Записи на таких листах, кем бы они ни делались — автором, 
копиистом или читателем, имели обычно косвенное отноше- 
ние к основному содержанию книги или вообще не были с ним 
связаны. Второй список эпитафии находится в старшей из ру-
кописей, содержащих другой тип собрания сочинений — тот, 
который получил условное название Троицкого2. Эта руко-
пись — РГБ, ф. 304/I, собр. Троице-Сергиевой лавры, № 200 
(далее Т) является черновой по отношению к более поздним 
представителям Троицкого собрания. Хотя Троицкое собра- 
ние было составлено позднее, чем Иоасафовское — в первой 
четверти XVII в. — для восстановления корпуса сочинений 
и переводов Максима Грека оно столь же ценно, как прижизнен- 
ное. Работу над собранием, судя по всему, инициировал Дио- 
нисий Зобниновский, архимандрит Троицкого монастыря 
и большой почитатель афонского труженика, проведшего 
в монастыре последние годы жизни. По-видимому, при под- 
готовке собрания архимандрит использовал ту часть архива 

2 Перечень списков Троицкого собрания см.: [Синицына, 1977: 273–274], 
[Буланин, Шашков: 234–235].



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 13

писателя, которая осталась после него в монастыре. В Т, как 
и в И, эпитафия занимает маргинальное положение относи- 
тельно костяка глав, образующих Троицкое собрание в соб- 
ственном смысле слова (л. 14 об.).

На каких основаниях мы приписываем Максиму Греку  
текст, который ни автор, ни распоряжавшиеся его письмен- 
ным наследием книжники не решались включить в число глав, 
образующих то и другое собрание? Рассмотрим прежде со- 
отношение двух имеющихся списков. Основным мы призна- 
ем список И. Сам кодекс со списком хорошо известен специ- 
алистам, потому что симметрично эпитафии, на первом не- 
нумерованном его листе, находится другая уникальная за- 
пись — о городе Арте, где родился Максим Грек, и о его роди-
телях. Долгое время считалось, что эта запись, как и весь ко- 
декс, представляют собой автограф писателя. А. И. Иванов 
признавал автографом текст эпитафии [Иванов: 25, 210]. Ни то, 
ни другое предположение не может быть принято, потому 
что рукопись датируется по водяным знакам концом XVI в. 
Думают, тем не менее, что запись на первом листе восходит 
к заметкам самого автора или к его устным сообщениям [Си- 
ницына, 2008: 16]. Справедливость такого вывода подкрепля- 
ется и тем, что кодекс, судя по всему, копировался в Троиц-
ком монастыре, и тем, что в записи используются формы 
на –х родительного падежа множественного числа («христиа- 
нѣхъ, грекохъ, философехъ»), часто встречающиеся в сочине- 
ниях и переводах афонского старца [Соболевский: 263, примеч. 1], 
[Olmsted: 4]. Атрибуция записи на первом листе может слу- 
жить первым намеком на то, что эпитафия, расположенная 
в кодексе симметрично записи об Арте, принадлежит ему же.

Обратимся к списку XVII в. Самое интересное — то, что 
в Т, в нижней части л. 14, непосредственно перед текстом эпи- 
тафии, читается заметка об Арте и родителях Максима Грека, 
идентичная заметке в начале И. Казалось бы, взаимоотношение 
списков не оставляет места для сомнений: составители Т ско- 
пировали заметку об Арте с первого листа кодекса XVI в., 
а эпитафию — с последнего листа этого же кодекса. Но, вос- 
становив описанным образом последовательность событий, 
текстолог сталкивается с непреодолимой трудностью. Дело 



14 Д. М. Буланин

в том, что эпитафию в Т  предваряет надписание, которое ре-
зюмирует содержание следующих дальше строк и которое, 
как и саму эпитафию, есть основания считать переводом 
с греческого (см. ниже). В И надписания нет. Возможно, дело 
обстояло следующим образом. Заметка об Арте и эпитафия 
вместе с надписанием, которое Максим Грек так и не перевел 
на славянский язык, находились вместе и в той же последова- 
тельности в его архиве. К этому архиву обращались незави- 
симо друг от друга тот, кто переписал эти тексты в И, и со- 
ставители Т. В отличие от первого, который, как видно, не 
в состоянии был понять греческий текст и опустил его, книж- 
ники в окружении троицкого архимандрита кое-что разуме-
ли по-гречески (ср. записи на л. 13 об. в Т, где приведены гре-
ческие порядковые числительные до сотни) и перевели над- 
писание.

Каково же содержание эпитафии Феодору Тверскому 
и что можно сказать о ее форме? Интересные соображения 
по этому поводу находим в статье М. Ю. Федорцовой [Фе- 
дорцова]. Ее работа производит двойственное впечатление. 
С одной стороны, попытку исследовательницы уложить 
церковно-славянский текст в метрические схемы гекзаметра 
и пентаметра по образцу греческого дистиха нельзя признать  
реконструкцией, отвечающей научным требованиям. Автор 
произвольно обращается с редуцированными, устраняет, по  
мере надобности, зияние, заменяет местоименные формы 
прилагательных и причастий на краткие, и др. Поставленная 
в статье цель в принципе не могла быть достигнута: все имею- 
щиеся в нашем распоряжении материалы говорят о том, что 
Максим Грек не занимался просодическими экспериментами 
на славянском языке. Заметим, что метрическую организацию 
искали в писаниях святогорца и прежде М. Ю. Федорцовой. 
Аргументация искавших строилась на произведениях писа- 
теля, церковно-славянскому тексту которых предшествовал 
сохранившийся или несохранившийся греческий стихотвор- 
ный оригинал. Так поступила С. Матхаузерова, давшая раз-
вернутое обоснование своей точки зрения и выбравшая для 
этого два произведения Максима Грека [Матхаузерова: 91–100]. 
Первое из них — это перевод в двух вариантах одних и тех же  



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 15

греческих стихов. Сами стихи в данном случае утрачены. 
Писатель предназначал их для проверки квалификации того, 
кто в будущем мог бы явиться в Москву и стал бы из корыст- 
ных побуждений хвалиться своими познаниями в гречес- 
ких словесных науках. Похваляющемуся рекомендовалось 
дать для перевода с греческого языка сочиненное автором 
стихотворение «о томъ, како подобаеть входити въ святыя 
храмы Божия». Дальше экзаменуемому предстояло опреде- 
лить, каким размером, точнее — двумя размерами написано 
стихотворение («ироискою и елегиискою мѣрою», т. е. гекза- 
метром и пентаметром), и представить просодическую характе- 
ристику каждого. Второе произведение, привлеченное С. Мат- 
хаузеровой, — это принадлежащий нашему автору перевод 
известного пророчества Сивиллы («Строки Сивилы проро- 
чицы о Втором преславном пришествии Спаса Христа»), гре- 
ческий подлинник которого написан гекзаметром. Произ- 
вольно перенеся на церковно-славянский текст древнегрече-
ские метрические схемы, основанные на оппозиции долгих 
и кратких гласных, исследовательница утверждает, что Мак-
сим Грек использовал в переводах принципы квантитативного 
стихосложения. Из-за неверного постулата некорректным 
оказался произведенный С. Матхаузеровой пересчет слогов 
в славянском переводе. Примечательно, что даже при допущен- 
ных при реконструкции натяжках предполагаемая метриче-
ская схема в разбираемом тексте постоянно нарушается. В ко- 
нечном счете исследовательница неправильно восстанавливает 
соотношение двух размеров в утраченном оригинале первого 
из указанных произведений, хотя стихотворная форма состав- 
лявших его оригинал шестнадцати строк (элегический дистих) 
однажды уже была определена [Петровский].

Предположения о том, что некоторые произведения Мак-
сима Грека, доступные нам только на церковно-славянском 
языке, представляют собой перевод греческих стихов, сочи- 
ненных самим автором или кем-то другим, — выдвигались 
не один раз. Так, по мнению А. И. Соболевского, стихами были 
написаны четыре кратких похвалы мученикам, которые завер- 
шают собрание в 47 глав и прямо в заголовке названы по-
гречески «епи» (ἔπη) [Соболевский: 264]. П. Бушкович добавил 



16 Д. М. Буланин

к этим «епи» еще одно произведение афонского старца, пред- 
положительно написанное греческими стихами и получив- 
шее в славянской версии заголовок «Кая словеса рекл бы Петр, 
отвергъся Христа» [Бушкович]. И. Шевченко, в свою очередь, 
отыскивал следы греческого стихотворного оригинала в сла- 
вянском тексте Слова на иудеев [Ševčenko: 1–70]. Все названные 
произведения в доступном нам виде написаны прозой, и никто, 
кажется, не пытался примерить к их церковно-славянскому 
языку какую-либо систему версификации. Любые сомнения 
по данной проблеме отпали с той поры, как П. Бушкович 
отыскал греческий вариант двух статей Максима Грека, извест- 
ных прежде только на церковно-славянском («Слово о по- 
каянии» и «Слово на еллинскую прелесть»). Теперь мы знаем 
достоверно, что произведения были написаны по-гречески 
элегическим дистихом, а потом переведены прозой, причем 
И. Шевченко доказывает, что перевод выполнен самим сочи- 
нителем. Максим Грек подвел своему решению о том, как нужно 
воспроизводить стихи, своеобразное «теоретическое» обосно- 
вание, заявив, что славянский язык еще не упорядочен нау- 
ками тривиума, даже первой из них — грамматикой. «Учение 
то, — писал он о грамматике, — у насъ, у грековъ, хытро зѣло, 
а не и у васъ, зань же у насъ философи были изначяла велики 
и премудри» [Ягич: 594]. Обучение искусству стихосложения 
находилось в византийской школе в компетенции грамма- 
тика [Jeffreys: 96], поэтому для каждого прошедшего такую 
школу, было очевидным: если нет грамматики, не получится 
и никакой версификации.

Итак, церковно-славянский текст эпитафии не имеет ничего 
общего с метрической моделью, искусственно сконструиро- 
ванной М. Ю. Федорцовой. Вместе с тем автор статьи об эпи- 
тафии, продемонстрировавший глубокое знание квантитатив- 
ной системы стихосложения и даже предложивший в качестве 
tour de force собственный обратный перевод нашего памятника 
элегическим дистихом, сделал по поводу этого памятника 
серию метких наблюдений. Верной является, прежде всего, 
мысль о том, что доступный нам текст представляет собой 
перевод греческого стихотворения. Весьма правдоподобно 
и предположение, что оригинал был написан дистихом. Эту 



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 17

форму, наряду с гекзаметром, чаще всего применяли греки, 
сочинители эпитафий, ее любил и не один раз использовал 
в своих поэтических опытах Максим Грек. Среди прочего, 
элегическим дистихом он написал в годы жизни на Афоне эпи-
тафию Константинопольскому патриарху Нифонту, а также 
эпиграмму, посвященную здравствующему Мануилу Вели- 
кому Ритору3. М. Ю. Федорцова обратила внимание на парал- 
лель между зачином нашей эпитафии («Кто и откуду еси? Тфе-
ритинъ. Наречениемъ кто? Феодоръ») и завершающими стро-
ками в эпиграмме («Откуда же он происходит и как его имя? 
Мануил / имя его и Истм его родина»). Параллель имеет боль-
шое значение, потому что такая манера представить своего  
героя проецируется на тексты гомеровских поэм. Факт этот  
может быть поставлен в один ряд с гомеризмами в языке  
грекоязычных стихотворений Максима Грека и с встречающи- 
мися в его писаниях цитатами из Гомера. Стоит учитывать, 
что гомеризмы составляли с древнейших времен чуть ли не 
обязательный элемент греческих эпитафий [Guarducci: 388].

Размышляя об отражении, какое мог дать предполагаемый  
греческий оригинал эпитафии в доступном нам переводе, 
приходим к выводу, что короткий текст памятника состоит, 
тем не менее, из двух пластов. В отличие от первого — общего 
для двух списков, второй пласт — надписание, имеющееся  
только в Т, отличается противоестественной для славянского 
языка расстановкой слов: «Ея же желаше Феодоръ, присно 
юности от своея, лицемъ къ лицу покланяемую нынѣ зритъ  
Троицу». Полагаем, что такая структура фразы сохранила сле- 
ды пословного перевода с греческого, где, быть может, текст 
представлял собой двустишие. Если первый пласт, скорее всего, 
вышел из-под пера самого автора, то второй, вероятно, при- 
надлежит менее искушенному переводчику (чем и объясняются  
бросающиеся в глаза инверсии), которого предположительно 
нужно искать в окружении архимандрита Дионисия.

3 Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Индрик, 2008. Т. 1. С. 104–107 
[Электронный ресурс]. URL: https://psv4.userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLs-
dC-FSEVvfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl4NVCIZsq30VT0lwv13pmbi-
fV1xCRfrc3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcgb6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-
Sochinenia-2008_T_1.pdf (15.08.2025).



18 Д. М. Буланин

По своей композиции и по использованным в нем мотивам 
и образам рассматриваемое произведение находит близкие 
аналогии в необозримой литературе древнегреческих и ви- 
зантийских эпитафий и родственных им монодий. Обмен ре-
пликами с покойником, или монолог (речь живого к умер- 
шему, а иногда наоборот — умершего к живому) — все это 
весьма распространенный способ организовать текст, как 
правило, лапидарный. Г. Хунгер выделил несколько наиболее  
распространенных моделей, применявшихся византийскими 
сочинителями стихотворных эпитафий и монодий для того, 
чтобы включить в их состав прямую речь: 1) все содержание 
эпитафии составляет обращение автора к покойнику; 2) эпита- 
фия начинается с экспозиции, лишь за ней следует обращение 
автора к покойнику; 3) автор создает словесную рамку, вклю- 
чая в нее обращение к покойнику тех, кого покойник покинул 
на земле; 4) тот, кто остался на земле, самостоятельно обраща- 
ется к покойнику; 5) право голоса целиком отдается самому 
покойнику; 5) эпитафия облечена в форму просопопейи (напри- 
мер, Константинополь обращается к императору Иоанну II 
Комнину) [Hunger: 163–164]. Максим Грек выбрал первую из 
моделей — как видно, наиболее распространенную. Сообщение 
о том, что умерший лицезреет триединого Бога, относится, 
конечно, к самым популярным мотивам христианских эпита- 
фий, находящим, впрочем, поддержку в дохристианских об- 
разцах жанра. Согласно тексту некоторых античных эпитафий, 
душа умершего проводит время в обществе Зевса, иногда она 
утешается с целой компанией бессмертных [Lattimore: 33–35]. 
Византийские мастера слова, преемником которых по праву 
считается Максим Грек, достигли виртуозности в варьирова- 
нии одних и тех же мотивов, набор которых по необходимости  
был ограничен самой темой, определяющей жанровую при- 
роду эпитафии, — темой смерти. Отметим в связи с этим, что 
указание нашего автора на Премудрость Божию, которую 
«зрит» герой, скрывает неявные ассоциации со стихом из Книги 
Премудрости Соломона. Там говорится, что Премудрость 
«сияние бо есть свѣта присносущнаго и зерцало непорочно  
Божия дѣйствия и образъ благостыни Его» (Прем. 7:26, ср. 
1 Кор. 13:12).



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 19

Осталось обсудить самую сложную проблему — кому 
афонский старец посвятил анализируемый памятник? Един- 
ственные достоверные сведения о герое эпитафии сводятся 
к объявленным в тексте его имени и катойкониму — Феодор  
Тверитин. Предлагаемая далее гипотеза основана на этом, 
признаемся откровенно, не слишком надежном фундаменте. 
Прежде всего, с большой долей вероятности можно думать, 
что эпитафию покойнику-тверитину наш автор составил  
тогда, когда сам находился в Твери. Туда — под надзор Твер-
ского епископа Акакия — старец был переведен из Волоколам- 
ского монастыря после вторичного осуждения на соборе 1531 г. 
Однако историки не пришли к единому мнению о том, когда 
это могло произойти. Terminus ante quem позволительно уста- 
новить как 22 июля 1537 г., когда в Твери случился грандиоз-
ный пожар, уничтоживший кафедральный собор, — событие, 
на которое ученый старец откликнулся специальным сочине- 
нием. Сочинение это с пространнейшим заголовком, начи- 
нающимся словами «Какыа рѣчи реклъ бы убо к Съдѣтелю 
всѣм епископъ тферьскый…» (калька греческого τίνας ἂν εἴποι 
λόγους), представляет собой этопейю, риторический жанр, 
который не раз использовал Максим Грек и в других своих  
творениях. Тверской епископ будто бы спрашивает у Господа  
Бога, за какую провинность он, никогда не ленившийся со- 
вершать торжественные богослужения и всячески украшать 
храм, понес столь жестокое наказание. В ответ Вседержитель, 
согласно тексту этопейи, отвечает, что Он требует от служителей 
церкви, прежде всего, не праздничного пения и дорогих укра- 
шений, а исполнения заповедей Божьих, начинающихся с за- 
боты о ближнем. Между тем тверское духовенство, погрязнув 
в грехах, отвернулось от нищих и убогих4.

Спровоцированная тверским пожаром этопейя, судя по всему, 
принесла автору немало неприятностей, рассорив его с епис- 
копом Акакием, которому, понятное дело, не понравились 
слишком резкие обличения церковнослужителей. Кроме того, 

4 Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Рукописные памятники Древ-
ней Руси, 2014. Т. 2. С. 231–237 [Электронный ресурс]. URL: https://psv4.
userapi.com/s/v1/d/WDQPxRdyZobrMKJ9x6SNutqOeM4w5h6Qo008Ze_
aQRkVZwmDApeC39_iyl_qhbYafok5KtISkKIo-g-J6ARGlrY6T_US3RamAa-
H5YLpJ82s/Maxim_Grek-_Sochinenia-_2014_T_2.pdf (15.08.2025).



20 Д. М. Буланин

у русских книжников, не искушенных в риторических пре- 
мудростях, вызвал сомнения сам жанр произведения. При- 
стало ли смертному, задавались они вопросом, приписывать 
собственные слова Богу? Полагая, что ему грозит осуждение 
на новом соборе, и стараясь предупредить опасное для себя  
развитие событий, Максим Грек написал «Отвѣтъ въкратцѣ 
къ святому събору, о нихъ же оклеветанъ бываю», где пытался 
объяснить и оправдать свой литературный прием [Фила- 
рет: 84–91]. С епископом он постарался примириться, составив 
похвалу на обновление собора, в которой подчеркивал про- 
явленное Акакием в этом деле усердие («Сложение вкратцѣ 
о бывшем пожарѣ тферьском, тако же и похвала о обновлении 
церковьнаго украшениа, бывшаго боголюбивымъ епископом  
тферьскым Акакыем»)5. Кроме того, используя еще один ри-
торический жанр — просопопейю, святогорец написал «Рѣчи 
отъ амвона къ въсходящимъ на немъ попомъ и диакономъ»6. 
Для этого же сооружения, вероятно, напоминавшего извест- 
ный амвон Новгородского архиепископа Макария 1533 г., пред-
назначалась панегирическая надпись, в которой вновь восхва- 
лялся Акакий как создатель столь важного элемента церков- 
ного интерьера7.

В соборе и в его приделах традиционно размещались захо- 
ронения местных князей и иерархов, надгробия их не могли 
не пострадать при разрушительном пожаре, какой бушевал 
в Твери [Топычканов]. Осмелимся высказать предположение, 
что наша эпитафия, будучи очередным риторическим опытом 
святогорского старца, мыслилась как украшение одной из 
обновленных после бедствия соборных гробниц. Какой же 
именно? Наша гипотеза сводится к тому, что героем эпитафии 
является самый знаменитый из тверских архиереев — епис- 
коп Феодор II Добрый. По сообщению летописи, умерший 
в 1367 г. Феодор был положен в приделе Введения пречистой  

5 Максим Грек, прп. Сочинения… С. 238–240.
6 Сочинения преподобного Максима Грека, изданные при Казанской 

духовной академии. Казань: Типография губернского правления, 1860. 
Ч.  2. С.  295 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/
ru/000200_000018_RU_NLR_19V_935741?page=5&rotate=0&theme=white 
(15.08.2025).

7 Там же. С. 295–296.



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 21

Богородицы8. Вспомнить об этом иерархе было как нельзя  
более уместно в связи с восстановительными работами Акакия, 
потому что в свое время Феодор тоже, не покладая рук, тру- 
дился над украшением собора9. Если принять нашу посылку, 
глубоким смыслом наполняется данная в эпитафии характерис- 
тика Феодора как «рачителя неблазненыя христианскиа Пре- 
мудрости» и утверждение, что в раю он, наконец, узрел объект 
своих земных стремлений. Ведь не кто иной, как епископ Фео- 
дор является адресатом «Послания о рае» Василия Калики. 
Можно добавить, что «рачителем» Божественной мудрости, 
наилучшим образом обустроившей рай для праведных, был 
не только тверской епископ, но и сам автор эпитафии. В своих 
произведениях он много раз возвращался к тайне райского  
бытия — к теме, которая не могла оставить равнодушным ни- 
кого из православных.

На пути к признанию предложенной гипотезы стоит одно, 
но очень серьезное препятствие: в тексте эпитафии не только 
не обозначен архиерейский чин почившего — там не указано 
даже, что почивший принадлежал к духовенству. Небеспочвен- 
ным, соответственно, является вывод М. Ю. Федорцовой, уве- 
ренной, что Феодор был мирянином. Полагаем, наперекор 
столь вескому контраргументу, что нашу гипотезу о тождестве  
героя эпитафии и епископа Феодора не стоит все же сбра- 
сывать со счетов. Как мы установили, текст произведения был 
извлечен из остатков архива Максима Грека, причем извле- 
чен в два приема. Вполне возможно, что на надгробии епископа 
уже читалась краткая надпись с указанием на сан почившего, 
а произведение святогорца мыслилось как дополнительное 
украшение камня. Вспомним еще о лаконичности ранних мо-
сковских надписей на надгробиях, подчеркивавших равенство 
людей перед лицом смерти [Беляев: 265]. Если бы эпитафию 

8 Полное собрание русских летописей, изданное по высочайшему 
повелению Археографическою коммиссиею. СПб.: Тип. И. Н. Скороходова, 
1897. Т. 11. С. 8 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/00
0199_000009_004161829?page=2&rotate=0&theme=white (15.08.2025). (ПСРЛ)

9 Полное собрание русских летописей, изданное по высочайшему 
повелению Археографическою коммиссиею. СПб.: В тип. Министерства 
внутренних дел, 1885. Т. 10. С. 216, 221, 227, 230–232 [Электронный ресурс]. 
URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/000199_000009_004161932?page=3&ro-
tate=0&theme=white (15.08.2025). (ПСРЛ)



22 Д. М. Буланин

святогорца, на самом деле, вздумали выбить на чьем-то над- 
гробии, ее словесно «декорированный» текст резко диссониро- 
вал бы с надписями на расположенных рядом могилах. Автор, 
быть может, вовсе не задумывался о будущем эпиграфическом 
воплощении своего произведения, взявшись за перо для того  
только, чтобы реабилитировать себя в глазах Акакия, занимав- 
шегося восстановлением собора. С такой именно целью писа- 
тель составил упоминавшуюся выше торжественную надпись 
для амвона — как можно понять по некоторым признакам, 
тоже изначально написанную по-гречески и тоже написанную 
стихами. Модальность самого заголовка этой надписи подра- 
зумевает, что она является всего лишь предложением сочини- 
теля, которым может воспользоваться, а может и не восполь- 
зоваться устроитель амвона: «Сложение быти было подпи- 
сану на амвонѣ». По какой-то причине работа над эпитафией 
не была доведена до конца: написав текст по-гречески, писатель 
лишь частично перевел его на церковно-славянский язык.

Независимо от того, насколько убедительна наша гипотеза, 
эпитафия Феодору Тверитину остается уникальным явлением 
в русской словесности XVI в. Памятник представляет ценность 
и для реконструкции грекоязычного стихотворного наследия  
Максима Грека, и для истории русской эпитафии как литера- 
турного жанра.

ПРИЛОЖЕНИЕ
10 Кто и откуду еси? 11 Тферитинъ. Наречениемъ кто? Феодоръ. 

Рачитель неблазненыя христианскиа Премудрости, блаженъ воистину 
убо ты еси, зерцаломъ бо уже разрѣшенымъ самую Ту нынѣ яснѣ 
зриши.

Основной текст:
РГБ, ф. 173/I, собр. Московской духовной академии фунд., № 153,  

      л. 578 об. (И)
Разночтения:
РГБ, ф. 304/I, собр. Троице-Сергиевой лавры, № 200, л. 14 об. (Т)

10 Перед следующим далее текстом, который начинается в Т с новой  
строки, читается: Ея же желаше Феодоръ, присно юности от своея, 
лицемъ къ лицу покланяемую нынѣ зритъ Троицу (Т).

11 Далее зачеркнуто: наречен (И).



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 23

Список литературы
1.	 Авдеев А. Г. Эпитафия как объект чтения в Московской Руси // 

Вспомогательные исторические дисциплины: [сб.]. СПб.: Дмитрий Бу-
ланин, 2019. Т. 38. С. 238–254 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_42467394_23919351.pdf (15.08.2025). EDN: ESZQRG

2.	 Авдеев А. Г. К вопросу о бытовании покаянного стиха «Зрю тя, гробе» 
в Московской Руси: уникальная эпитафия 1529/30 г. из Новоспасского  
монастыря // Проблемы истории, филологии, культуры. 2024. № 1 (83). 
С. 221–229 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_79089174_51283547.pdf (15.08.2025). DOI: 10.18503/1992-0431-
2024-1-83-221-229. EDN: EZHAEX

3.	 Беляев Л. А. Русское средневековое надгробие: белокаменные 
плиты Москвы и Северо-Восточной Руси XIII–XVII вв. М.: Модус-
Граффити, 1996. 563 с. EDN: ZWPAWP

4.	 Буланин Д. М., Шашков А. Т. Описание собраний сочинений Макси-
ма Грека // Буланин Д. М. Переводы и послания Максима Грека: 
неизданные тексты. Л.: Наука, 1984. С. 220–251.

5.	 Бушкович П. Максим Грек — поэт-«гипербореец» // Труды Отдела древ-
нерусской литературы. СПб.: Дмитрий Буланин, 1993. Т. 47. С. 215–228 
[Электронный ресурс]. URL: http://odrl.pushkinskijdom.ru/LinkClick.
aspx?fileticket=WVZknM7KPbA%3d&tabid=2293 (15.08.2025).

6.	 Иванов А. И. Литературное наследие Максима Грека: характеристики, 
атрибуции, библиография. Л.: Наука, 1969. 248 с.

7.	 Матхаузерова С. Древнерусские теории искусства слова. Praha: Uni-
verzita Karlova, 1976. 148 c. (Сер.: Acta Univ. Carolinae. Philologica. 
Monographia; 63.)

8.	 Николаев С. И., Царькова Т. С. Три века русской эпитафии // Русская 
стихотворная эпитафия / сост. С. И. Николаев, Т. С. Царькова. СПб.: 
Акад. проект, 1998. С. 5–44 [Электронный ресурс]. URL: https://djvu.
online/file/8I4OeeX7C6pQq?ysclid=mkfdaa4u1e892942405 (15.08.2025). 
(Сер.: Новая библиотека поэта.)

9.	 Петровский Н. М. К вопросу о статье Максима Грека «О пришельцах 
философах» // Русский филологический вестник. Варшава: Тип. Вар- 
шавского учеб. окр., 1913. № 4. С. 381–384 [Электронный ресурс]. URL: 
https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_000048_uPRLIB12053287?page=271&ro-
tate=0&theme=white (15.08.2025).

10.	 Синицына Н. В. Максим Грек в России. М.: Наука, 1977. 332 с.
11.	 Синицына Н. В. Раннее творчество преподобного Максима Грека // 

Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Индрик, 2008. Т. 1. С. 15–80 [Элек- 
тронный ресурс]. URL: https://psv4.userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLsdC-FSEV-
vfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl4NVCIZsq30VT0lwv13pmbifV1xCRfr-
c3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcgb6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-Sochine-
nia-2008_T_1.pdf (15.08.2025).



24 Dmitrii M. Bulanin

12.	 Соболевский А.  И. Переводная литература Московской Руси  
XIV–XVII веков: библиографические материалы. СПб.: Тип. Имп. Акад.  
наук, 1903. 460 с. [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/
u/000199_000009_003716949?page=5&rotate=0&theme=white (15.08.2025).

13.	 Топычканов А. В. Некрополь Тверского Спасо-Преображенского 
собора по описанию 1669 г. // Тверь, тверская земля и сопредельные  
территории в эпоху средневековья: материалы научного семинара. 
Тверь: Старый город, 2003. Т. 5. С. 349–363. EDN: UIZULZ

14.	 Федорцова М. Ю. Эпитафия прп. Максима Грека Феодору Тверитину: 
к вопросу об античной традиции в русскоязычной стихотворной 
эпитафии // Вестник Университета Дмитрия Пожарского. 2020. № 4 (20). 
С. 131–142. EDN: USWEWY

15.	 Филарет, архиеп. (Гумилевский). Максим Грек // Москвитянин. М.: 
Универ. тип., 1842. Ч. 6. № 11. С. 45–96 [Электронный ресурс]. URL: 
https://viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_013480584?page=53&rotate=0& 
theme=white (15.08.2025).

16.	 Ягич И. В. Рассуждения южнославянской и русской старины о цер- 
ковно-славянском языке // Исследования по русскому языку. СПб.: 
Отд-ние рус. яз. и словесности Имп. Акад. наук, 1885–1895. Т. 1. 
С. 289–1067.

17.	 Guarducci M. L’epigrafia greca dalle origini al tardo impero. Roma: Isti-
tuto Poligrafìco e Zecca dello Stato, 2005. 564 p.

18.	 Hunger H. Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner. München: 
С. Н. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 1978. Bd 2. 528 s.

19.	 Jeffreys E. Byzantine Poetry and Rhetoric // A Companion to Byzantine 
Poetry. Leiden; Boston: Brill, 2019. P. 92–112. (Ser.: Brill’s Companions to 
the Byzantine World; vol. 4.)

20.	 Lattimore R. Themes in Greek and Latin Epitaphs. Urbana: University of 
Illinois, 1962. 354 p.

21.	 Lauxtermann M. Byzantine Poetry from Pisides to Geometers: Texts and 
Contexts. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
2003. Vol. 1. 390 p.

22.	 Olmsted H. Recognizing Maksim Grek: Features of His Language // Palaeo- 
slavica. 2002. Vol. 10. No. 2. P. 1–26.

23.	 Ševčenko I. On the Greek Poetic Output of Maksim Grek // Byzantinoslavica. 
1997. Vol. 58. No. 1. Р. 1–70.

References
1.	 Avdeev A. G. Epitaph as Object of Reading in the Moscow Russia. In: Vspo-

mogatelnye istoricheskie distsipliny [Auxiliary Historical Disciplines]. St. Pe-
tersburg, Dmitriy Bulanin Publ., 2019, vol. 38, pp. 238–254. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_42467394_23919351.pdf (accessed on 
August 15, 2025). EDN: ESZQRG (In Russ.)



An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of the Genre 25

2.	 Avdeev A. G. On the Question of Using the Penitential Verse “I See You, 
Coffin” in Moscow Russia: the Unique Epitaph of 1529/30 from the No-
vospassky Monastery. In: Problemy istorii, filologii, kul’tury [Problems of 
History, Philology, Culture], 2024, no. 1 (83), pp. 221–229. Available at: https://
elibrary.ru/download/elibrary_79089174_51283547.pdf (accessed on Au-
gust 15, 2025). DOI: 10.18503/1992-0431-2024-1-83-221-229. EDN: EZHAEX 
(In Russ.)

3.	 Belyaev L. A. Russkoe srednevekovoe nadgrobie: belokamennye plity Moskvy 
i Severo-Vostochnoy Rusi XIII–XVII vv. [Russian Medieval Tombstone: White 
Stone Slabs of Moscow and North-Eastern Rus of the 13th — 17th Centuries]. 
Moscow, Modus-Graffiti Publ., 1996. 563 p. EDN: ZWPAWP (In Russ.)

4.	 Bulanin D. M., Shashkov A. T. Description of the Collected Works of Maxim 
the Greek. In: Bulanin D. M. Perevody i poslaniya Maksima Greka: neizdan- 
nye teksty [Bulanin D. M. Translations and Epistles of Maxim the Greek: 
Unpublished Texts]. Leningrad, Nauka Publ., 1984, pp. 220–251. (In Russ.)

5.	 Bushkovich P. Maxim the Greek, the “Hyperborean” Poet. In: Trudy Otde-
la drevnerusskoy literatury. St. Petersburg, Dmitriy Bulanin Publ., 1993, 
vol. 47, pp. 215–228. Available athttp://odrl.pushkinskijdom.ru/LinkClick.
aspx?fileticket=WVZknM7KPbA%3d&tabid=2293 (accessed on Au-
gust 15, 2025). (In Russ.)

6.	 Ivanov A. I. Literaturnoe nasledie Maksima Greka: kharakteristiki, atribu- 
tsii, bibliografiya [The Literary Legacy of Maxim the Greek: Characteristics, 
Attributions, Bibliography]. Leningrad, Nauka Publ., 1969. 248 p. (In Russ.)

7.	 Matkhauzerova S. Drevnerusskie teorii iskusstva slova [Old Russian Theories 
of Verbal Arts]. Prague, Univerzita Karlova Publ., 1976. 145 p. (Ser.: Acta 
Univ. Carolinae. Philologica. Monographia; 63.) (In Russ.)

8.	 Nikolaev S. I., Tsar’kova T. S. Three Centuries of Russian Epitaphs. In: 
Russkaya stikhotvornaya epitafiya [Russian Epitaphs in Verse]. St. Petersburg, 
Akademicheskiy proekt Publ., 1998, pp. 5–44. Available at: https://djvu.
online/file/8I4OeeX7C6pQq?ysclid=mkfdaa4u1e892942405 (accessed on 
August 15, 2025). (Сер.: The New Library of the Poet.) (In Russ.)

9.	 Petrovskiy N. M. To the Question of Maxim the Greek’s Article “On the 
Wandering Philosophers”. In: Russkiy filologicheskiy vestnik [Russian Philo- 
logical Bulletin]. Warsaw, Tipografiya Varshavskogo uchebnogo okruga Publ., 
1913, no. 4, pp. 381–384. Available at: https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_ 
000048_uPRLIB12053287?page=271&rotate=0&theme=white (accessed on 
August 15, 2025). (In Russ.)

10.	Sinitsyna N. V. Maksim Grek v Rossii [Maxim the Greek in Russia]. Moscow, 
Nauka Publ., 1977. 332 p. (In Russ.)

11.	Sinitsyna N. V. The Early Works of Reverend Maxim the Greek. In: Maksim 
Grek, Prepodobnyy. Sochineniya [Maxim the Greek, Reverend. The Writings]. 
Moscow, Indrik Publ., 2008, vol. 1, pp. 15–80. Available at: https://psv4.
userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLsdC-FSEVvfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl-
4NVCIZsq30VT0lwv13pmbifV1xCRfrc3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcg-
b6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-Sochinenia-2008_T_1.pdf (accessed on Au-
gust 15, 2025). (In Russ.)



26 Dmitrii M. Bulanin

12.	Sobolevskiy A. I. Perevodnaya literatura Moskovskoy Rusi XIV–XVII vekov: 
bibliograficheskie materially [Translated Literature of Muscovite Rus of the 
14th–17th Centuries: Bibliographic Materials]. St. Petersburg, tipografiya 
Imperatorskoy Akademii nauk Publ., 1903. 460 p. Available at: https://
viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_003716949?page=5&rotate=0&theme=white 
(accessed on August 15, 2025). (In Russ.)

13.	Topychkanov A. V. Necropolis of the Tver Cathedral of the Transfiguration 
According to the Description of 1669. In: Tver’, tverskaya zemlya i sopre-
del’nye territorii v epokhu srednevekov’ya: materialy nauchnogo seminara 
[Tver, the Tver Land and Adjacent Territories in the Middle Ages: Materials 
of the Scientific Seminar]. Tver, Staryy gorod Publ., 2003, vol. 5, pp. 349–363. 
EDN: UIZULZ (In Russ.)

14.	Fedortsova M. Yu. The Epitaph of Maximus the Greek Dedicated to Theodore 
Tveritin: on Classical Tradition in Russian-Language Poetic Epitaph. In: 
Vestnik Universiteta Dmitriya Pozharskogo [Journal of Dmitry Pozharsky 
University], 2020, no. 4 (20), pp. 131–142. EDN: USWEWY (In Russ.)

15.	Filaret, Archbishop (Gumilevskiy). Maxim the Greek. In: Moskvityanin. 
Moscow, Universitetskaya tipografiya Publ., 1842, part 6, no. 11, pp. 45–96. 
Available at: https://viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_013480584?page= 
53&rotate=0&theme=white (accessed on August 15, 2025). (In Russ.)

16.	Yagich I. V. Discourses on Church Slavonic of South Slavic and Russian 
Antiquity. In: Issledovaniya po russkomu yazyku [Researches on the Russian 
Language]. St. Petersburg, Otdelenie russkogo yazyka i slovesnosti Impera- 
torskoy Akademii nauk Publ., 1885–1895, vol. 1, pp. 289–1067. (In Russ.)

17.	 Guarducci M. L’epigrafia greca dalle origini al tardo impero [Greek Epigraphy 
from Its Origins to the Late Empire]. Rome, Istituto Poligrafìco e Zecca 
dello Stato Publ., 2005. 564 p. (In Italian)

18.	Hunger H. Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner [The Secu- 
lar Literature of the Byzantines] Munich, С. Н. Beck’sche Verlagsbuchhand-
lung Publ., 1978, vol. 2. 528 p. (In German)

19.	Jeffreys E. Byzantine Poetry and Rhetoric. In: A Companion to Byzantine 
Poetry. Leiden, Boston, Brill Publ., 2019, pp. 92–112. (Ser.: Brill’s Compa- 
nions to the Byzantine World; vol. 4.) (In English)

20.	Lattimore R. Themes in Greek and Latin Epitaphs. Urbana, University of 
Illinois Publ., 1962. 354 p. (In English)

21.	Lauxtermann M. Byzantine Poetry from Pisides to Geometers: Texts and 
Contexts. Wien, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften 
Publ., 2003, vol. 1. 390 p. (In English)

22.	Olmsted H. Recognizing Maksim Grek: Features of His Language. In: 
Palaeoslavica, 2002, vol. 10, no. 2, pp. 1–26. (In English)

23.	Ševčenko I. On the Greek Poetic Output of Maksim Grek. In: Byzantino-
slavica, 1997, vol. 58, issue 1, pp. 1–70. (In English)



An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of the Genre 27

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Буланин Дмитрий Михайлович, 
доктор филологических наук, глав- 
ный научный сотрудник, Институт  
русской литературы (Пушкинский 
Дом), Российская академия наук 
(наб. Макарова, 4, г. Санкт-Петер- 
бург, Российская Федерация, 199034); 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
5480-7964; e-mail: dmitriibulanin@
yandex.ru.

Dmitrii M. Bulanin, PhD (Philology), 
Chief Researcher, Institute of Russian 
Literature (Pushkinskiy Dom), Rus-
sian Academy of Sciences (nab. Maka- 
rova 4, Saint Petersburg, 199034, 
Russian Federation); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-5480-7964; 
e-mail: dmitriibulanin@ yandex.ru.

Поступила в редакцию / Received 11.09.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 30.10.2025
Принята к публикации / Accepted 08.11.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026


