
2026;24(1):180–196 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© В. А. Мескин, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322
EDN: VZLVAO

Ницшеанская парадигма красоты 
в поэтике Максима Горького

В. А. Мескин
Российский университет дружбы народов  

имени Патриса Лумумбы  
(г. Москва, Российская Федерация)

e-mail: vameskin@yandex.ru

Аннотация. В статье обосновано предположение, что исследователи 
прозы эпохи кризиса сознания либо по цензурным соображениям, либо 
в силу инерции неадекватно представляли горьковский «закон красоты» 
и, как следствие, интерпретировали сочинения этого писателя либо 
в стороне, либо на периферии их «оси смысла». Отмечено, что в основе 
содержания произведений М. Горького, начиная с дебютных публикаций, 
лежит исключительно сложное миропонимание, сомнителен тот тезис, 
что Горький — исключительно «пролетарский писатель». Существенно 
признательное отношение Горького к известному немецкому мыслителю 
Ф. Ницше, сложившееся еще до начала его писательской карьеры и ска
завшееся также на его произведениях — атеистических, лишенных ме-
тафизических измерений. Непредвзятый анализ художественного ми-
ра Горького выявляет очевидный факт, что автор не испытывал эмпатии 
ни к народным массам, ни к отдельным представителям народа. Этот 
крайне жестокий мир «свинцовых мерзостей» таков, каковы есть люди, 
его населяющие: «ближние» — в ироничном определении Ницше и «не
удавшиеся людишки» — в понимании писателя и драматурга. Автор 
соглашается с тем, что Горький «выстрадал» свое мировидение, свое по
нимание человека, и этим объясняется если не сочувственное, то пони-
мающее (эстетическое) отношение его повествователя к создаваемым 
характерам: равно и к мерзким, и к жалким, и к безликим, и к преступным, 
объединенным презрением к нормам христианской морали и этики. 
По мнению автора статьи, ницшеанская парадигма лежит в основе от
ношения писателя к революции, а позже — к «перековке» масс. Рассмотре
ние произведений Горького в связи с «модернистской» философией 
позволяет сделать вывод, что гуманизм писателя, о котором упоминали  
многие исследователи-горьковеды, не христианский, не классовый, 
а именно ницшеанский.
Ключевые слова: Серебряный век, Максим Горький, поэма «Человек», 
Ницше, гуманизм, мораль, идеал, поэтика, интерпретация, рецепция
Для цитирования: Мескин В. А. Ницшеанская парадигма красоты в поэ
тике Максима Горького // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. 
№ 1. С. 180–196. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322. EDN: VZLVAO



The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim Gorky’s Poetics 181

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322
EDN: VZLVAO

The Nietzschean Paradigm of Beauty 
in Maxim Gorky’s Poetics

Vladimir A. Meskin
Peoples’ Friendship University of Russia Named After Patrice Lumumba  

(Moscow, Russian Federation)
e-mail: vameskin@yandex.ru

Abstract. This article substantiates the hypothesis that, either due to censor-
ship considerations or inertia, scholars of prose of the crisis of consciousness 
era  have inadequately understood Gorky’s “law of beauty” and, consequently, 
have interpreted the writer’s works either independently or on the periphery 
of their “axis of meaning.” A complex worldview is at the heart of the content 
of his works, starting with his debut publications, and the view of Gorky  
is an entirely “proletarian writer” is questionable. According to the author, 
Gorky’s appreciation of the German philosopher Friedrich Nietzsche, which 
had developed even before the beginning of his writing career, is clearly 
visible in his works, which are atheistic and devoid of metaphysical dimen-
sions. An unbiased analysis of Gorky’s artistic world reveals the fact that the 
author has no empathy for either the “masses” or their individual represen
tatives. This extremely cruel world of “lead abominations” is precisely what 
the people who inhabit it are: “neighbors” — in Nietzsche’s ironic definition, 
and “failed people” — in Gorky’s understanding. The author agrees with the 
opinion that Gorky developed his worldview and understanding of man 
through suffering, which explains his equally understanding (aesthetic), if 
not sympathetic, narrator’s attitude to the characters he creates – the vile, 
the pathetic, and the faceless, united by contempt for the norms of Christian 
morality and ethics. The author finds that the Nietzschean paradigm under-
lies the writer’s attitude toward revolution and, later, toward the “reforging” 
of the masses. Examining Gorky’s works in connection with “modernist” 
philosophy leads to the conclusion that his humanism, noted by the authors 
of many publications, is neither Christian nor class-based, but specifically 
Nietzschean.
Keywords: Silver Age, Maxim Gorky, poem “The Man”, Nietzsche, humanism, 
morality, ideal, poetics, interpretation, reception
For citation: Meskin V. A. The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim 
Gorky’s Poetics. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical 
Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 180–196. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322. EDN: 
VZLVAO (In Russ.)



182 В. А. Мескин 

Понятие «закон красоты», часто упоминаемое в работах 
по искусству, ввел в середине XIX в. известный евро

пейский мыслитель, противопоставляя сознательное творение 
красоты человеком ее бессознательному явлению в живой 
природе [Маркс: 89]. Им, атеистом, категорически отвергалась 
возможность обусловленности феномена красоты метафи
зическими началами, Абсолютом. В философско-эстетическом 
плане красота — абстракция субъектно-объектного ряда, 
заключающая в себе содержание и форму чувственно воспри
нимаемого совершенства. Идеал — ее исторически изменяемая 
проекция в образах нормативного порядка, отображающих 
характер, деятельность человека или социальной группы.

Закон красоты зиждется на понимании прекрасного и без
образного, должного и недолжного в связи с видением време
ни, места, способа реализации идеала. В истории словесности 
Нового времени творческие личности часто соотносили свои 
идеалы с будущим, по-разному объясняя обстоятельства, 
которые в конце более или менее длительного процесса будут 
способствовать чаемой реализации. Этот ряд авторов при
держивался, как правило, материалистических взглядов, вера 
в исторический прогресс нередко заменяла им веру в Бога. 
Другие творческие личности соотносили свои идеалы с вер
тикально-религиозным опытом, с обращением к Абсолютно
му началу, которое призвано способствовать реализации 
их желаний, надежд. Соответственно, этот ряд авторов при
держивался чаще взглядов религиозных, идеалистических. 
Абстрактному идеалу будущего в этом случае противопостав
ляется идеал, вытекающий из духовности прошлого-настоя-
щего-будущего [Гачев: 57]. В обозримом прошлом в круге 
прогрессистов теоретиками были, в частности, марксисты, 
теоретиками другого круга выступали, например, Вл. Соловьев 
и его последователи. Религиозный философ и поэт писал: 
«Интересы современной цивилизации — это те, которых 
не было вчера и не будет завтра. Позволительно предпочи
тать то, что одинаково важно во всякое время» [Соловьев: 5]. 
Об авторе, его законе красоты много говорит тот факт, к како
му кругу он склоняется.



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 183

Трудность определения закона красоты и всего того, что 
с ним связано, обостряется в кризисные периоды истории, 
в эпохи утраты одних и поиска других истин, убеждений 
в самых разных сферах интеллектуальной жизни. Таким 
периодом был так называемый Серебряный век, конец XIX — 
начало XX столетия. Хотя и тогда, как всегда, были писатели, 
чей закон красоты очевиден, лежит, что называется, на поверх
ности. Они декларировали свой закон красоты и последова
тельно воплощали его в сочинениях. Таковы, например, 
А. Серафимович, И. Вольнов, Б. Тимофеев, С. Скиталец, дру
гие писатели этого обширного круга. Они освещали общест
венно-бытовые, социально-исторические конфликты, при 
этом уверенно проводили в подтексте разделительную ли
нию между тем, что хорошо и что плохо, между правдой 
и ложью, а иногда и открыто, в тексте, указывали читателям 
пути переустройства жизни по ими признанному закону 
красоты. Показательно в этом смысле признание Серафимо
вича. «…Я хотел, — говорил о своем воображаемом читателе 
этот видный представитель писателей-реалистов, — чтобы  
мои образы, как зубами, схватили его и привели к должным 
выводам» [Серафимович: 11]. Закон красоты для этого ряда 
писателей был тесно связан с революцией. Они исходили из  
того убеждения, что человек по природе добрый созидатель, 
что раскрыться этой мощи добра, созидания мешают непра
вильные социальные отношения. С их изменениями, верили 
они, с необходимостью будут решены все жизненные пробле
мы, неурядицы.

Центром писателей этого круга был Максим Горький. Науч
но-критическая литература о творчестве и мировидении этой 
личности огромна. Большей частью все сказанное о нем лежит 
в пределах того, что Ю. Борев называл «осью смысла» произве
дения. По доказательному выводу этого известного филолога-
философа, при всей вариативности трактовок произведений 
искусства, включая, естественно, произведения литературы, 
каждая трактовка «тяготеет к определенному стержню, к опре
деленному, хотя и способному к расширению, руслу» [Борев: 
525]. При этом есть основания предполагать, что литературове
ды часто не совсем точно определяли горьковский «закон 



184 В. А. Мескин 

красоты», трактовали сочинения этого писателя как бы 
на периферии их «оси смысла». Иначе говоря, в пределах, 
но далеко от центра этой «оси», в некоторых случаях — очень 
далеко.

Сам себя Алексей Максимович называл революционером. 
«Я социал-демократ, потому что я — революционер…», — писал 
он Л. Андрееву [Горький и Леонид Андреев: 265]. Горький 
поощрял революционные порывы своих коллег в творчестве, 
но верил ли он, что социальная революция решит проблемы жиз-
ни, — это вопрос. Определенно — хотел верить, но, в отличие 
от многих своих революционно настроенных товарищей, 
Горький был человеком более эрудированным, интересовав
шимся философией не меньше, чем изящной словесностью, 
и это не могло не ставить перед ним вопросы о многомерной 
природе человека, сложностях ее преобразования. О том, 
что Горький с юности имел страсть к отвлеченным знаниям, 
писали чуть ли не все биографы писателя.

Горьковский закон красоты не тот же, что у большинства 
писателей его окружения: он сложнее, не исчерпывается на
деждой на социальную революцию, на революционные изме
нения в человеческой природе. Хотя есть и общее: закон 
красоты писателей этого круга почти не имеет метафизиче-
ского дискурса. Максим Горький — редкий случай крупного 
писателя, художественный мир которого ограничен физиче
ским миром, идеалы — исторической перспективой, без 
какого-либо намека на вертикально-религиозный опыт. Но  
именно метафизический дискурс обеспечивает долгую жизнь 
художественному произведению, выводит его из библиотеч-
ной беллетристики. Совершенно очевидно, писатель пред
ставлял революцию начальным этапом «перековки» людей, 
началом болезненного и длительного исторического процесса. 
Именно поэтому, вернувшись из эмиграции, он принял кон
войную сталинскую Россию конца 1920–1930-х гг., увидел в ней 
продолжение процесса той же революционной «перековки», 
о чем приветственно писал в очерке «Соловки» (1929) и в книге 
«Беломорско-Балтийский канал имени Сталина» (1934).

В любом случае чтение сочинений самого Горького не по
зволяет ответить на вопрос о его понимании целей и задач  



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 185

революции однозначно. Темен, непригляден, нередко безоб-
разен внутренний мир большинства его явно взятых из жизни 
персонажей. Положительных, тем более героических нет, есть 
отвратительные маргиналы, бунтари-изгои, есть слабые, 
вызывающие сочувствие персоналии. В относительно краткий 
период середины второго десятилетия творчества он являет 
небольшой ряд героев-революционеров, но их характеры, 
созданные на злобу дня, малоубедительны. Самый известный 
из них — Павел Власов, герой романа «Мать». Главный рево-
люционер-большевик той России В. Ленин, знавший толк 
в литературе, снисходительно назвал это сочинение Горького 
«своевременной книгой» [Горький; т. 17: 7].

В зрелом цикле «По Руси» (1912–1917) двадцать девять рас-
сказов, и в них нет ни одной описанной с полной симпатией 
личности. Особняком стоит близкий самому автору характер, 
«проходящий», от лица которого ведется повествование. Здесь 
перемежаются типы звероподобные, жалкие и, так сказать, 
никакие. Нет героя — сетует автор-повествователь в рассказе 
«Герой» (1915), «жизнь неприглядна и грязна» [Горький; т. 11: 
311]. Справедливо заключить, что и ранние рассказы, напри 
мер, «Вывод» (1895), «Скуки ради» (1897), «Двадцать шесть 
и одна» (1899), и цикл «По Руси», и многие другие более позд
ние сочинения Горького — это преимущественно пугающее 
изображение ущербной природы человека, как бы ненужных 
людей. Интеграл этого изображения — повесть «Жизнь не
нужного человека» (1908), жизнь несчастного бесцветного 
недотепы Евсея Климкова, коему имя — легион. Вслед за тем 
написанные повести «Городок Окуров» (1909), «Жизнь Матвея 
Кожемякина» (1911) — все о том же: о тоске, дикости, жестокости, 
самодурстве, о серой жизни ненужных людей, «неудавшихся 
людишек». В прошлом все самое мрачное в художественном  
мире Горького и не только объясняли неправильным государ
ственным устройством. Сейчас это объяснение не кажется 
вполне убедительным.

Апофеоз горьковских обвинений в адрес человека как та-
кового — рассказ «Зрители» (1917), один из самых вырази
тельных в цикле «По Руси». Известно, что Горький осуждал 
Л. Андреева за рассказ «Бездна» — о звериных началах,  



186 В. А. Мескин 

сокрытых в человеке, но именно о том же — его «Зрители». yj 
Но если, по Андрееву, звериное в человеке проявляется 
в исключительных обстоятельствах, то по Горькому, — это 
обыденность. Лошадиное копыто раздробило ногу сироте-
подмастерью. Несчастный лежит, истекая кровью, на обочине. 
Множество городского люда проходит мимо ребенка, но ни
кто не снисходит до помощи ему, более того, никто не выражает 
сочувствия. Кто-то ругает мальчонку за неосторожность, 
кто-то и смеется над ним. Самое знаковое в рассказе то, что 
в галерею равнодушных Горький вписывает представителей 
всех званий и сословий, это обобщенный портрет современника. 
Мальчик отполз к забору, оставив кровавый след в дорожной 
пыли, и к вечеру умер от жажды и гангрены.

В экспозиции рассказа «Рождение человека» (1912), от
крывающего указанный цикл, автор-повествователь замечает: 
солнцу часто «очень грустно смотреть на людей: так много 
потрудилось оно для них, а — не удались людишки…» [Горький; 
т. 11: 8]. Замечание не спонтанное, это философское обобще
ние плана содержания всего цикла и не только. Горьковское 
«не удались» в адрес людского множества проходит через все 
его творчество, мысль озвучивается немногими исключитель
ными, способными к осмыслению явлений жизни и масс 
персонажами. Так, например, добродушному либеральному 
ученому-биологу Протасову в пьесе «Дети солнца» (1905) на
род представляется «водорослями и раковинами», присосав
шимися к символическому кораблю, уносящему гениев мыс-
ли, вроде Лавуазье и Дарвина, в светлое будущее, «мертвыми 
клетками в организме» [Горький; т. 6: 320].

К массовому человеку, как он есть, у Горького нет выраже
ния любви ни в прозе, ни в драматургии, ни в публицистике. 
В статье «Заметки о мещанстве» (1905) Горький с ненавистью 
пишет о сословии, представляющем большинство городского 
населения, ненависть вызвана его смиренным законопо
слушанием. Да, автор оправдывает свои гневные разоблаче-
ния тем, что они направлены против мещанского «строя души», 
но это не меняет дела. «Жалкое существо <…>, — рассуждает 
автор в конце статьи, — но о нем необходимо говорить боль-
ше всего, как это ни противно» [Горький; т. 23: 366]. Можно 



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 187

предположить, что Горький понимает и принимает сельское 
население, крестьянство, но и это не так. Еще большей нелю
бовью отличается многократно выраженное отношение пи
сателя к крестьянству — за дремучее бескультурье и за ту же 
социальную пассивность. Об этом, по сути, его челове
коненавистническая статья «О русском крестьянстве» (1922). 
«Не люблю я мужичка, — признается Горький в писательском 
общении, — не люблю. Вообще, не люблю деревни» [Шишков: 
230]. Еще заметим, «мужичок» — это восемьдесят пять про-
центов населения тогдашней России. Но ненависть к люд
скому множеству — это опять-таки ненависть к человеку как 
он есть.

Горький видел темные потенции, таящиеся в народных мас-
сах, прежде всего жестокость, и все же призывал их к преодо
лению социальной пассивности. Под лозунгом свободы для 
всех революция выводила из-под государственного надзора 
и человеков, и недочеловеков, которых он в избытке описал 
в своих произведениях. Сомнения в благости тотального 
освобождения масс, причем провидчески, одолевали тог-
да многих писателей, и не только писателей, но не Горького. 
В период создания «Несвоевременных мыслей» (1917–1918) 
ожидаемый хаос смутил «буревестника революции», но нена
долго, а главное — не изменил выношенных целевых устано
вок. У Горького есть публицистические признания в любви 
к человеку, «умному, доброму, сильному», но — на потом, 
«который явится когда-то в будущем» [Горький и Леонид 
Андреев: 373]. Это важный пункт горьковского закона красоты, 
по которому создавался его художественный мир. Эволю
ция — это долго, революция, согласно марксистской доктри
не, — «локомотив истории». Писатель относился к революции 
как к началу грандиозной рукотворной «перековки» масс.

В советском прошлом, в котором Горький был возведен в ранг 
классика номер один, о его гуманизме, любви к людям было 
написано множество работ. И относительно недавно опублико
ванная статья начинается фразой: «Идея гуманизма владела 
M. Горьким на протяжении всей его творческой деятельности» 
[Михайлов: 204]. С внедрением в искусство метода «соцреализ
ма» исследователи стали градуировать горьковский гуманизм, 



188 В. А. Мескин 

писали о его «социалистическом» или «революционном», 
«новом» гуманизме. Но гуманизм, в классическом, иначе   
говоря, в христианском понимании, вне каких-либо опреде
лений — он либо есть, либо его нет. У Горького его нет. Еван
гельский гуманизм в письме 1928 г. он однозначно называет 
«плохой вещью» [Федин: 415].

В. Ходасевич, близко знавший мэтра, полагал, что горьков-
ское отношение к людям было им выстрадано: «Он вырос 
и долго жил среди всяческой житейской скверны. Люди, кото
рых он видел, были то ее виновниками, то жертвами, а чаще — 
и жертвами, и виновниками одновременно. Естественно, что 
у него возникла (а отчасти была им вычитана) мечта об иных, 
лучших людях» [Ходасевич: 160]. Ходасевич, периодически  
живший под одной крышей с Горьким, хорошо знал, где его 
старший товарищ «вычитал» эту мечту: там же, где уверовал 
в новый гуманизм и нашел свой закон красоты. Согласно это-
му новому гуманизму, человек современный, «ближний», 
не заслуживает любви, напротив, его, «падающего», следует 
подтолкнуть, любви заслуживает человек «дальний», идеаль
ный, мыслимый.

Библиография на тему Горький и Ницше включает в себя  
множество публикаций (см.: [Басинский, 2001: 538]). Многие 
авторы говорят о большом влиянии философа на писателя, 
но эти работы не стали органической частью горьковедения. 
Со всей определенностью Ницше не связывается с «осью  
смысла» горьковских сочинений, а в учебных аудиториях Горь-
кий по-прежнему проходит как «пролетарский писатель».

Горький через всю жизнь пронес любовь к глашатаю ново
го гуманизма, к одиозному, по мнению многих, философу-ан
тихристианину. О привязанности писателя к мыслителю, чью 
фотографию он носил у сердца, пишет в разделе «Ницше 
и Горький» П. Басинский: сочинения Ницше читались в еще 
не опубликованных переводах, с родной сестрой философа 
велась трогательная переписка [Басинский, 2005: 148, 150]. 
Парадоксальные мысли модного на рубеже веков немецкого  
мыслителя так или иначе широко отражаются во многих со
чинениях русского писателя. В книге «Так говорил Заратуст
ра» Ницше рассуждал о необходимости «преодолеть» того 



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 189

человека, который есть, в книге «Рождение трагедии из духа  
музыки» говорится, в частности, об отвращении к миру, 
который есть. Все это весьма тесно соотносится с картинами 
«людишек» и «свинцовых мерзостей жизни», которые Горький 
нарисовал во множестве до и после повести «Детство».

На рубеже Нового и Новейшего времени «следы» Ницше, 
чаще в плане полемики, можно найти чуть ли не у каждого боль-
шого писателя, но признаваться в симпатии к нему было 
плохим тоном. Горький, в числе немногих, признавался, что ему 
«нравится» Ницше [Басинский, 2005: 150, 151]. Популяризируя  
радикального мыслителя, он писал Л. Андрееву:

«Так вы купите себе книжку Лихтенберже "Философия Нит
цше"…» [Горький и Леонид Андреев: 88].

Трудно найти писателя, который бы тогда, как Горький, со  
всей ницшеанской определенностью заявлял: «Бога — нет…», 
которого не пугала бы кровь баррикадных боев:

«Убивают? Надо убивать» [Горький и Леонид Андреев: 129, 252].

Думается, отсюда вышло и  его известное предписание  
1930-х гг. относительно внутренней оппозиции: «Если враг 
не сдается, — его уничтожают».

Гуманизм предполагает сострадание к человеку как он есть, 
отношение с презумпцией невиновности, но это все мало 
характерно для Горького, для его специфического челове
колюбия. Речения Ницше вошли в его подсознание. И название 
упомянутого цикла очерков могло быть заимствовано: у не
мецкого философа есть книга «Несвоевременные мысли», 
в других переводах — «размышления». И в выражении «а не  
удались людишки» тоже, с большой долей вероятности, реми
нисцирует Ницше. В его сборнике «Антихрист» есть строчки:

«Слабые и неудачники должны погибнуть: первое положе
ние нашей любви к человеку. И им должно еще помочь в этом» 
[Ницше: 633].

Трудно сказать, в полной ли мере Горький принимал эту  
мысль: в отличие от немецкого философа, он соизмерял грани
цы добра и зла, не стоял «по ту сторону» того и другого. В неко
торых случаях он пытался соединить гуманизм ницшеанского  



190 В. А. Мескин 

толка с классическим гуманизмом, например, в известной 
«Легенде о Данко», или с марксизмом — в романе «Мать», 
но малоуспешно, неубедительно.

В упомянутом разделе книги «Горький» П. Басинский за
мечает, что писатель познакомился с работами Ницше до нача
ла своей писательской карьеры. Но, очевидно, это было 
не просто знакомство. С самых первых публикаций и далее 
парадигма глашатая кризиса гуманизма, вызревавшего в ев
ропейском интеллектуальном сознании со времен Возрожде
ния, проходит через все горьковское творчество. В книге 
«Так говорил Заратустра» есть строки:

«Я учу вас о сверхчеловеке. Человек есть нечто, что дóлжно 
превзойти. <…> Что такое обезьяна в отношении человека? 
Посмешище или мучительный позор. И тем же самым должен быть 
человек для сверхчеловека: посмешищем или мучительным 
позором» [Ницше: 8].

Автор сборника «По Руси», рассказа «Зрители», создатель мно-
жества Евсеев, Матвеев по-своему иллюстрирует эти строки.

Свобода — высшая ценность, она выше любви, выше са
мой жизни. Эта трактовка дебютного «Макара Чудры» небез
основательна в пределах «оси смысла», но надо видеть и не
сомненное сверхчеловеческое в характерах и Лойки, и Радды. 
Их, по сути, самоубийства, с точки зрения христианской логики 
не поддаются разумению. В романтической «Старухе Изер
гиль» (1894) положительный персонаж — Данко, но нельзя 
не заметить, что только злодей-ницшеанец Ларра, сын орла 
и красивейшей женщины, обрисован с нескрываемым ав
торским восхищением.

Сверхчеловеческое заявляет о себе во многих образах изгоев, 
маргиналов начинающего прозаика. Вор или гулящая деви
ца — они более отвергающие, чем отвергнутые. «Проходящий», 
от чьего лица ведется повествование в рассказах Горького 
первых десятилетий творчества и под маской которого скры
вается сам автор, не без восхищения взирает даже на крайнего 
подлеца, если тот презирает мещанскую (по сути, христианскую) 
мораль. Он благодарен мерзавцу на ницшеанской подкладке 
Шакро, персонажу рассказа «Мой спутник» (1894), за урок 
презрения к принятым нормам морали, правилам этой жизни:



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 191

«Он научил меня многому, чего не найдешь в толстых 
фолиантах, написанных мудрецами…» [Горький; т. 1: 446].

Позже Горький описывает еще более неприятного персонажа 
в рассказе «Проходимец» (1897): для него тоже нет ничего 
святого, всю жизнь он подталкивал падающих, но и в этих 
описаниях нет ни толики осуждения, лишь «интерес».

Ницшеанская парадигма, очевидно, так основательно 
поразила Горького, что заявляла о себе и тогда, когда он сам 
этого не желал. Так, намереваясь создать оппонирующий 
ницшеанцу характер в одном из самых лучших своих худо
жественных сочинений, в пьесе «На дне» (1902), Горький, 
можно сказать, терпит поражение: возвращается туда, откуда 
уходил. Драматург сам признавался в намерении дать проти-
вопоставление. «Основной вопрос, который я хотел поста
вить, — поведал он после премьерной постановки в письме 
к Андрееву, — это — что лучше, истина или сострадание? Что 
нужнее? Нужно ли доводить сострадание до того, чтобы 
пользоваться ложью, как Лука» [«На дне» М. Горького: 223].

Эта не совсем логичная дилемма, подводящая к авторскому 
объяснению исходного конфликта драмы, была принята едва 
ли не всеми писавшими о пьесе. Но такое объяснение исходного 
конфликта, сути драмы весьма далеко отстоит от «оси смыс-
ла», от того, что на самом деле вышло из-под пера Горького. 
Творчество имеет свою, не зависимую от намерений автора 
силу. Ближайшее рассмотрение Сатина и Луки показывает их 
основательную ментальную близость, и это было подмечено 
проницательным современником Горького почти сразу по
сле того, как пьеса вышла на подмостки (косвенно — и други
ми современниками).

Горьковедение прошло мимо убедительного критического 
анализа «На дне», сделанного Н. Стародумом через год после 
премьеры. Постоянный оппонент писателя и драматурга 
проницательно указал на единомыслие Сатина и Луки — при 
ведущей роли Луки: «Главная основа учения Луки потому 
сходится с учением Сатина, что для них обоих центром является 
не то или другое нравственное правило, не вера во что-либо, 



192 В. А. Мескин 

а их эгоистическое представление о человеке, как собственном 
центре и центре всего окружающего»1.

Действительно, эти персонажи близкородственны, главное — 
они сходятся в презрении к ближнему, к человеку, при этом 
один носит это презрение в себе, другой выражает во всеуслыша
ние. Мнимые антагонисты интересны друг другу, перебрасы
ваются глубокомысленными фразами о Боге и нигде не сходятся 
в спорах, на которых, заметим, строится пьеса. Многолетние 
дискуссии о силе и слабости, истинности и ложности позиций 
в паре Лука — Сатин не имеют под собой достаточно оснований. 
Это ницшеанский дуэт. Значимо и то, что после побега Луки 
из ночлежки, когда ее обитатели стали ругать старика, ложного 
утешителя, лишь Сатин выступил в его защиту:

«Молчать! Вы — все — скоты! Дубье… <…> Старик — не шарлатан!» 
[Горький; т. 6: 165].

Сатинская защита строится на утверждении, что Лука в своих 
проповедях исходил из правильного понимания того, что есть 
человек. Другое дело, истинный человек, в понимании Са
тина, — это нечто равное Наполеону и Магомету. Развернутый 
панегирик Луке завешается фразой:

«Он… подействовал на меня, как кислота на старую и грязную мо-
нету…» [Горький; т. 6: 166].

Фраза эта может значить только то, что Лука укрепил его 
в ранее выношенных взглядах на ближнего человека, на те-
кущую жизнь. Лука выполняет тут «просветительскую» функ
цию Шакро из упомянутого выше рассказа «Мой спутник».

О том, что «На дне» не просто социальная драма, писал Горь-
кому вскоре после премьеры Андреев, заметив, что пьесу 
хвалят, не понимая того, что хвалят [Горький и Леонид Анд
реев: 168]. О непонимании глубины пьесы, о том, что ее со
держание не исчерпывается противопоставлением Луки и Са
тина, вслед за Андреевым убеждал драматурга И. Анненский. 

1  Стародум Н. (Стечкин Н. Я.) Максим Горький (его творчество и его 
значение в истории русской словесности и в жизни русского общества) // 
Русский Вестник. СПб.: Типо-лит. В. В. Комарова, 1904. Т. 291. № 5–6. 
С. 302 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_000048_
RuPRLIB20001130?page=1&rotate=0&theme=white (30.08.2025).



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 193

Он указал на философскую проблематику пьесы и, что особенно 
важно, на неполное понимание автором того, что он создал: 
«…Горький сам не знает, может быть, как он любит красоту; 
а между тем ему доступна высшая форма этого чувства, та, 
когда человек понимает и любит красоту мысли» [Анненский: 
77]. О том, что горьковская интуиция «больше его сознания», 
писал, правда по другому поводу, А. Блок, соглашаясь в извест
ной статье «О реалистах» с другими критиками [Блок: 101].

В финальной части пьесы свое слово о человеке, о том, 
что ему требуется в жизни, высказал Бубнов — персонаж, 
явно маркированный автором как отрицательный:

«Эх, братцы! Много ли человеку надо? Вот я — выпил и — рад!» 
[Горький; т. 6: 175].

Эту позицию Горький отвергал всю свою творческую жизнь, 
начиная с ранней «Песни о Соколе» (1895):

«"Летай иль ползай, конец известен: все в землю лягут, все 
прахом будет…"» [Горький; т. 1: 483].

Подобные маркировки, отрицания, пафосные высказывания 
о должном человеке способствовали распространению мнения 
о Горьком как о писателе максималисте-гуманисте. В конце 
концов он и сам принял титул «человекопоклонника», о чем 
признавался в письме Л. Толстому: «Всегда был, есть и буду 
человекопоклонником…» (1900) [Горький; т. 28: 121]. Но вот 
вопрос: какого человека он превозносил в свете своего закона 
красоты и относительно «оси смысла» своих сочинений, какому 
человеку поклонялся? Есть основание полагать, что к во
ображаемому «дальнему» Горький относился с бóльшим 
пиететом, чем к реальному «ближнему».

Список литературы
1.	 Анненский И. Ф. Драма на дне // Анненский И. Ф. Книги отражений / 

подгот. изд. Н. Т. Ашимбаевой, И. И. Подольской, А. В. Федорова. М.: 
Наука, 1979. С. 71–81. (Сер.: Лит. памятники.)

2.	 Басинский П. В. Максим Горький // Русская литература рубежа веков 
(1890-е — начало 1920-х годов): [сб. ст.: в 2 кн.]. М.: ИМЛИ РАН: 
Наследие, 2001. Кн. 1. С. 505–539 [Электронный ресурс]. URL: https://



194 Vladimir A. Meskin

biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/Russkaya_literatura_rube
zha_vekov_1890-e_nachalo_1920-h_godov_._Tom_1._2001.pdf (30.08.2025).

3.	 Басинский П. В. Горький. М.: Молодая гвардия, 2005. 451 с. (Сер.: 
Жизнь замечательных людей.)

4.	 Блок А. А. Собр. соч.: в 8 т. М.; Л.: Худож. лит., 1962. Т. 5: Проза 1903–
1917. 799 с.

5.	 Борев Ю. Б. Эстетика: в 2 т. 5-е изд., доп. Смоленск: Русич, 1997. Т. 2. 
640 с.

6.	 Гачев Г. Д. Русская Дума: портреты русских мыслителей / литогр. 
Ю. Селиверстова. М.: Новости, 1991. 272 с.

7.	 Горький М. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гос. изд-во худож. лит., 1949–1955.
8.	 Горький и Леонид Андреев: неизданная переписка. М.: Наука, 1965. 

630 с. (Сер.: Лит. наследство; т. 72.)
9.	 Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1844 г. М.: АСТ, 2023. 

224 с.
10.	 Михайлов М. И. Максим Горький и символизм в контексте пробле-

мы гуманизма // Максим Горький: pro et contra: антология. Современ
ный дискурс / сост. О. В. Богданова, В. Т. Захарова, Л. А. Спиридонова, 
М. Г. Уртминцева. СПб.: РХГА, 2018. С. 204–208 [Электронный ресурс]. 
URL: https://gorkiy.rhga.ru/upload/iblock/090/11)%20М.%20И.%20
Михайлов.pdf (30.08.2025). (Сер.: Русский Путь.) EDN: YWMZAV

11.	 «На дне» М. Горького: материалы и исследования / общ. ред. Ю. Юзов
ского. М.; Л.: Всерос. театрал. о-во, 1940. 288 с.

12.	 Ницше Ф. Соч.: в 2 т. М.: Мысль, 1990. Т. 2. 829 с.
13.	 Серафимович А. С. Собр. соч.: в 4 т. М.: Правда, 1980. Т. 1. 416 с. (Сер.: 

Б-ка «Огонек». Отеч. классика.)
14.	 Соловьев В. С. Чтения о Богочеловечестве // Соловьев В. С. Соч.: в 2 т. 

М.: Правда, 1989. Т. 2: Чтения о Богочеловечестве. Философская 
публицистика. С. 5–170.

15.	 Федин К. Александр Блок // Александр Блок в воспоминаниях со
временников: в 2 т. М.: Худож. лит., 1980. Т. 2. С. 412–419. (Серия лит. 
мемуаров.)

16.	 Ходасевич В. Горький // Ходасевич В. Некрополь: воспоминания. 
Литература и власть. Письма Б. А. Садовскому. М.: СС, 1996. С. 149–175.

17.	 Шишков В. Встречи // Горький: сб. ст. и воспоминаний о М. Горьком. 
М.; Л.: Гос. изд-во, 1928. С 225–253.

References
1.	 Annenskiy I. F. Drama “The Lower Depths”. In: Annenskiy I. F. Knigi 

otrazheniy [Annensky I. F. Books of Reflections]. Moscow, Nauka Publ., 1979, 
pp. 71–81. (Ser.: Literary Monuments.) (In Russ.)

2.	 Basinskiy P. V. Maxim Gorky. In: Russkaya literatura rubezha vekov  
(1890-e — nachalo 1920-kh godov): sbornik statey: v 2 knigakh [Russian 
Literature at the Turn of the Century (1890s — Early 1920s): a Collection of 



The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim Gorky’s Poetics 195

Articles: in 2 Books]. Moscow, A. M. Gorky Institute of World Literature of 
the Russian Academy of Sciences Publ., Nasledie Publ., 2001, book 1, 
pp. 505–539. Available at: https://biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/
Russkaya_literatura_rubezha_vekov_1890-e_nachalo_1920-h_godov_._
Tom_1._2001.pdf (accessed on August 30, 2025). (In Russ.)

3.	 Basinskiy P. V. Gorky. Мoscow, Molodaya gvardiya Publ., 2005. 451 p. (Ser.: 
The Life of Remarkable People.) (In Russ.)

4.	 Blok A. A. Sobranie sochineniy: v 8 tomakh [The Collected Works: in 8 Vols]. 
Мoscow, Leningrad, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1962, vol. 5: Prose 
1903–1917. 799 p. (In Russ.)

5.	 Borev Yu. B. Estetika: v 2 tomakh [Aesthetics: in 2 Vols]. 5th ed., supplemen
ted. Smolensk, Rusich Publ., 1997, vol. 2. 640 p. (In Russ.)

6.	 Gachev G. D. Russkaya Duma. Portrety russkikh mysliteley [Russian Duma. 
Portraits of Russian Thinkers]. Moscow, Novosti Publ., 1991. 272 p. (In Russ.)

7.	 Gor’kiy M. Sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Collected Works: in 30 Vols]. 
Moscow, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhestvennoy literatury Publ., 
1949–1955. (In Russ.)

8.	 Gor’kiy i Leonid Andreev: neizdannaya perepiska [Gorky and Leonid Andreev: 
Unpublished Correspondence]. Moscow, Nauka Publ., 1965. 630 p. (Ser.: 
Literary Heritage; vol. 72.) (In Russ.)

9.	 Marx K. Ekonomichesko-filosofskie rukopisi 1844 g. [Economic and Phi
losophical Manuscripts of 1844]. Moscow, AST Publ., 2023. 224 p. (In Russ.)

10.	Mikhaylov M. I. Maxim Gorky and Symbolism in the Context of the Prob-
lem of Humanism. In: Maksim Gor’kiy: pro et contra: antologiya. Sovremen-
nyy diskurs [Maxim Gorky: Pro et Contra: Anthology. Modern Discourse]. 
St. Petersburg, The Russian Christian Academy for the Humanities Publ., 
2018, pp. 204–208. Available at: https://gorkiy.rhga.ru/upload/iblock/090/11)%20
М.%20И.%20Михайлов.pdf (accessed on August 30, 2025). (Ser.: The Rus-
sian Way.) EDN: YWMZAV (In Russ.)

11.	“Na dne” M. Gor’kogo: materialy i issledovaniya [“The Lower Depths” by 
M. Gorky: Materials and Researches]. Moscow, Leningrad, Vserossiyskoe 
teatral’noe obshchestvo Publ., 1940. 288 p. (In Russ.)

12.	Nietzsche F. Sochineniya: v 2 tomakh [Works: in 2 Vols]. Moscow, Mysl’ 
Publ., 1990, vol. 2. 829 p. (In Russ.)

13.	Serafimovich A. S. Sobranie sochineniy: v 4 tomakh [The Collected Works: 
in 4 Vols]. Moscow, Pravda Publ., 1980, vol. 1. 416 p. (Ser.: “Ogonyok” Library. 
Patriotic Classics.) (In Russ.)

14.	Solov’yov V. S. Readings About God-Manhood. In: Solov’yov V. S. Sochi-
neniya: v 2 tomakh [Solovyov V. S. Works: in 2 Vols]. Moscow, Pravda Publ., 
1989, vol. 2, pp. 5–170. (In Russ.)

15.	Fedin K. Alexander Blok. In: Aleksandr Blok v vospominaniyakh sovremen-
nikov: v 2 tomakh [Alexander Blok in the Memories of His Contemporaries: 
in 2 Vols]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1980, vol. 2, 
pp. 412–419. (Series of Literary Memoirs.) (In Russ.)



196 Vladimir A. Meskin

16.	Khodasevich V. Gorky. In: Khodasevich V. Nekropol’: Vospominaniya. Li
teratura i vlast’. Pis’ma B. A. Sadovskomu [Khodasevich V. Necropolis: 
Memories. Literature and Power. Letters to B. A. Sadovsky]. Moscow, SS 
Publ., 1996, pp. 149–175. (In Russ.)

17.	 Shishkov V. Meetings. In: Gor’kiy: sbornik statey i vospominaniy o M. Gor’kom 
[Gorky: Collection of Articles and Memoirs About M. Gorky]. Moscow, Le
ningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo Publ., 1928, pp. 225–253. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Мескин Владимир Алексеевич, док
тор филологических наук, профессор, 
профессор кафедры русской и за
рубежной литературы, Российский 
университет дружбы народов имени 
Патриса Лумумбы (ул. Миклухо-
Маклая, 10, корп. 2, г. Москва, Россий
ская Федерация, 117198); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-2260-8060; 
e-mail: vameskin@yandex.ru.

Vladimir A. Meskin, PhD (Philology), 
Professor, Professor of the Depart
ment of Russian and Foreign Litera
ture, Peoples’ Friendship University 
of Russia Named After Patrice Lu
mumba (ul. Miklukho-Maklaya 10/2, 
Moscow, 117198, Russian Federation); 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-
2260-8060; e-mai l : vameskin@
yandex.ru.

Поступила в редакцию / Received 10.10.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 11.12.2025
Принята к публикации / Accepted 15.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026


