
2026;24(1):28–48 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© В. В. Королева, О. В. Февралева, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363
EDN: RHIPSP

Шекспировские метаморфозы  
в поэтике Э. Т. А. Гофмана
В. В. Королева1*, О. В. Февралева2

1,2 Владимирский государственный университет  
имени Александра Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых,  

1 Приволжский исследовательский медицинский университет 
(г. Владимир, Российская Федерация)

e-mail: queenvera@yandex.ru1 *, 411@mail.ru2

Аннотация. В статье развит тезис о многостороннем влиянии наследия 
У. Шекспира на творчество немецкого романтика Э. Т. А. Гофмана. 
На уровне персонажей Гофман переосмысливает некоторые шекспиров
ские образы: Проспер Альпанус (Просперо), Цахес-Циннобер (Калибан), 
Крейслер (Жак Меланхолик). В произведениях немецкого романтика 
происходит трансформация некоторых сюжетных элементов шекспиров
ских пьес. Например, сцена метаморфоз Проспера Альпануса и феи Ро-
зеншён в «Крошке Цахесе» построена с использованием тех же образов 
насекомых и приема литоты, что и фантазия Меркуцио о королеве Маб 
в «Ромео и Джульетте». Прием «игры» с чужим текстом применяется 
в новелле «Выбор невесты» в эпизоде с тремя шкатулками, который 
отсылает к пьесе Шекспира «Венецианский купец». Важным аспектом 
влияния шекспировской традиции на поэтику Гофмана стали стилистиче
ские приемы, которые романтик трансформировал по-новому: ирония, 
гротеск, фантасмагория («Крошка Цахес», «Золотой горшок», «Повелитель  
блох» и др.) и «театрализация повествования» («Эликсиры дьявола», 
«Принцесса Брамбилла»). Особое значение в гофмановской фабуле 
приобретают эпизоды сценического зрелища, восходящие к излюбленному 
шекспировскому приему «пьеса внутри пьесы» («Дон Жуан», «Необык
новенные страдания директора театра» и др.). Герои Гофмана, подобно 
шекспировским, подчас бóльшую часть сюжета действуют в чужом 
обличии («Эликсиры дьявола», «Игнац Деннер», «Синьор Формика»). 
Восприятие Гофманом шекспировского наследия несет на себе следы 
воззрений И. В. Гёте, Ф. Шлегеля, Л. Тика. Однако трактовки современников 
не стали для Гофмана догмами. Его взгляды на произведения Шекспира 
оригинальны, свободны от традиций классицизма и открывают перспективы 
для позднейшего, модернистского восприятия английского драматурга.
Ключевые слова: Э. Т. А. Гофман, У. Шекспир, рецепция Шекспира, 
немецкий романтизм, интертекстуальность, поэтика Гофмана, литератур
ное влияние, театрализация повествования, фантасмагория, гротеск, 
созидательная ирония



Shakespeare’s Metamorphoses in the Poetics of E. T. A. Hoffmann 29

Для цитирования: Королева В. В., Февралева О. В. Шекспировские ме-
таморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана // Проблемы исторической поэтики. 
2026. Т. 24. № 1. С. 28–48. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363. EDN: RHIPSP

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363
EDN: RHIPSP

Shakespeare’s Metamorphoses 
in the Poetics of E. T. A. Hoffmann

Vera V. Koroleva1*, Olga V. Fevraleva2

1,2 Vladimir State University Named After Alexander and Nikolay Stoletovs, 
1 Privolzhsky Research Medical University 

(Vladimir, Russian Federation)
e-mail: queenvera@yandex.ru1 *, 411@mail.ru2

Abstract. This article examines the multifaceted influence of William Shakes
peare’s legacy on the works of the German Romantic writer E. T. A. Hoffmann. 
This influence is analyzed on several levels. On the level of character, Hoffmann 
reinterprets Shakespearean archetypes, as seen in figures such as Prosper Alpanus 
(Prospero), Zaches-Zinnober (Caliban), and Kapellmeister Kreisler (Jacques the 
Melancholic). On the plot level, the transformation of specific elements from 
Shakespeare’s plays is noted. For instance, the scene of metamorphosis involv-
ing Prosper Alpanus and the fairy Rosenschön in “Little Zaches Called Zinnober,” 
which employs insect imagery and the rhetorical device of litotes, correlates 
with Mercutio’s Queen Mab speech in “Romeo and Juliet.” Similarly, the episode 
with the three caskets in the novella “The Bride’s Choice” constitutes an inter-
textual play with the plot of “The Merchant of Venice.” An important aspect of 
this literary inheritance is Hoffmann’s assimilation and innovative transforma-
tion of stylistic devices characteristic of Shakespeare, such as irony, grotesque, 
and phantasmagoria (e. g., “Little Zaches,” “The Golden Pot,” “Lord of the Fleas”), 
as well as the principle of “theatricalization of narrative.” The latter is realized 
both through the inclusion of staged spectacles and the “play-within-a-play” 
technique (e. g., in “Don Juan,” “The Extraordinary Sufferings of the theater 
Director”), and through the frequent motif of characters acting under a false 
guise (e. g., in “The Devil’s Elixirs,” “Ignaz Denner,” “The Devil Signor Formica”). 
Hoffmann’s reception of the Shakespearean tradition bears the imprint of ideas 
from his predecessors and contemporaries, such as J. W. von Goethe, F. Schlegel, 
and L. Tieck. However, their interpretations did not become dogma for him. 
Hoffmann’s own reading of Shakespeare is original, free from the conventions 
of classicism, and paves the way for subsequent modernist interpretations of the 
English playwright.
Keywords: Hoffmann, Shakespeare, Shakespearean reception, German Ro-
manticism, intertextuality, Hoffmann’s poetics, literary influence, theatricali-
zation of narrative, phantasmagoria, the grotesque, creative irony



30 В. В. Королева, О. В. Февралева

For citation: Koroleva V. V., Fevraleva O. V. Shakespeare’s Metamorphoses in 
the Poetics of E. T. A. Hoffmann. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Prob-
lems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 28–48. DOI: 10.15393/j9.
art.2026.16363. EDN: RHIPSP (In Russ.)

В числе выдающихся писателей рубежа XVIII–XIX вв., ин
дивидуальный стиль которых формировался под знаком 

У. Шекспира, нельзя не назвать Э. Т. А. Гофмана. Писатель, 
с которым принято связывать закат романтизма, превосходно 
знал тексты британского драматурга, уже неоднократно 
переведенные на немецкий язык, и регулярно ссылался на них 
или прямо цитировал. Важны были для Гофмана и высказы
вания его современников о  шекспировском наследии, 
но он зачастую склонен был к полемике с ними или к углуб
лению тех или иных воззрений. Аллюзии на такие пьесы как 
«Гамлет», «Как вам это понравится», «Венецианский купец», 
«Буря» и др., цитаты из них, упоминания героев — неотъ
емлемые элементы большинства произведений Гофмана («Зо
лотой горшок», «Крошка Цахес, по прозванию Циннобер», 
«Житейские воззрения кота Мурра», «Крейслериана», «Выбор 
невесты» и др.). Рефлексия над шекспировским материалом 
и одновременно «игра» с ним стали постоянным фоном гоф-
мановского творчества. Вне данного стилеобразующего фак
тора художественный мир позднего романтика не может быть по-
нят вполне, о чем писали такие исследователи, как Ф. Нок 
[Nock], Р. Робертсон [Robertson], Х. Л. Данн [Dunn], В. Зегебрехт 
[Segebrecht], В. Хабихт [Habicht] и др.

Увлечение Гофмана шекспировским творчеством в оте
чественном литературоведении обычно рассматривается как 
часть общеромантической традиции. Ф. П. Федоров отмечает, 
что ранние романтики, на которых ориентировался Гофман, 
особенно ценили комедии Шекспира, «потому что в них все 
поставлено под знак свободы, под знак веселья, в них в юморе, 
в игре творится радостный, свободный мир» [Федоров: 99]. 
Л. А. Мишина указывает на то, что Шекспир стал для Гофма-
на олицетворением всего театрального искусства: «Шекспир был 
значим для Гофмана <…> как человек театра, причем ве
личайший человек» [Мишина: 913].



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 31

Вклад Ф. П. Федорова [Федоров], А. Ф. Шамрая [Шамрай], 
Л. А. Мишиной [Мишина], Л. А. Цегловской [Цегловска] 
и других исследователей в изучение шекспировской традиции 
в творчестве Гофмана чрезвычайно важен. Однако критики 
в большей степени сосредоточены на выделении отдельных 
шекспировских аллюзий и реминисценций в некоторых про
изведениях Гофмана. Актуальным остается вопрос не только 
о восприятии Шекспира Гофманом, но и о переосмыслении 
шекспировских образов, сюжетов и стилистических приемов 
в художественном мире немецкого романтика.

На наш взгляд, традиции Шекспира нашли преломление 
в творчестве Гофмана, во-первых, в трансформации элементов 
сюжета: монолог о королеве Маб («Ромео и Джульетта») 
перекликается со сценой метаморфоз Проспера Альпануса 
и феи Розеншён («Крошка Цахес»), которая также построена 
на приеме литоты; эпизод с сундучками из новеллы Гофмана 
«Выбор невесты» отсылает к комедии «Венецианский купец». 
Гофман использует прием «игры» с чужим текстом, обращаясь 
к шекспировским сюжетным линиям. Во-вторых, происходит 
переосмысление шекспировских образов: Проспер Альпанус 
(«Крошка Цахес»)  / Просперо («Буря»), Цахес-Циннобер 
(«Крошка Цахес») / Калибан («Буря»), Основа («Сон в летнюю 
ночь»). Особенно ценным для Гофмана становится сочетание  
трагического и комического в образе, что порождает ужасное, 
гротескное («Крошка Цахес»). И, наконец, обращаясь к твор
честву Шекспира, Гофман не только заимствует некоторые 
стилистические приемы, такие как ирония, гротеск и фан
тасмагория («Буря»), но и трансформирует их — в результате по-
являются такие приемы, как «созидательная ирония», «теат
рализация повествования» (с акцентом на аудиовизуальное 
и осязательное восприятие).

На первый взгляд, может сложиться мнение, что Гофман 
использовал наследие Шекспира как кладовую образов и сю
жетов, которые искусно обыгрывал, придавая своим творе-
ниям дополнительную интертекстуальную глубину. Так, 
Л. А. Цегловска, исследуя реминисценции в «Житейских 
воззрениях кота Мурра», пишет о том, что «сравнения с ге
роями произведений Шекспира позволяют Гофману более 



32 В. В. Королева, О. В. Февралева

ярко обрисовать натуры своих персонажей и сюжетные осо
бенности их судеб»: например, «капельмейстер Крейслер 
становится у немецкого романтика» «гибридом» Гамлета, 
Жака Меланхолика, шута Оселка и воздушного духа Ариэля. 
Указания на данных персонажей формируют нравственно-
мировоззренческий комплекс гофмановского альтер-эго 
[Цегловска: 18–19]. Однако, на наш взгляд, у Гофмана Иоганн 
Крейслер не просто «сравнивается» с перечисленными шекс
пировскими персонажами — он отождествляется с ними 
в сознании романтика, становится обновленной, новоявленной 
версией Гамлета, Жака, Оселка и Ариэля и, разумеется, их 
синтезом. Типологическое (или архетипическое) родство  
гофмановского героя с шекспировскими образами рисует его 
как чудотворца (таков Ариэль), скептичного исследователя 
человеческой натуры (таковы Жак и Оселок), наконец, в нем 
присутствует потенциал судьи и исправителя мира — такова 
основная миссия Гамлета, чье помешательство — лишь маска. 
Безумный герой (Гамлет, Дон Кихот или Крейслер) в своем 
сюжете также служит живым зеркалом всей реальности, со
шедшей с праведных путей.

Под непосредственным влиянием шекспировской траги-
комедии «Буря» (1611) Гофман, очевидно, находился, создавая 
повесть «Крошка Цахес» (1819). Во-первых, на это указывает 
фигура Проспера Альпануса, тезки шекспировского вол
шебника; во-вторых — сам Цахес-Циннобер, который мо-
жет быть рассмотрен в качестве новой версии Калибана — 
онтологической аномалии, средоточия всего безобразного 
и низменного. Вся сказочная повесть представляет собой 
историю глупого и невежественного уродца. Благодаря чарам 
феи он окружен всеобщим обожанием, получает славу, власть, 
богатство, благосклонность прекрасной девушки. Однако до
минирование Цахеса создает лишь хаос. В отличие от Калибана, 
в финале просто посрамленного, Циннобер гибнет, но сцена 
его смерти содержит подобие катарсиса; мертвый карлик опи
сан с состраданием, отчасти даже с умилением:

«Маленькие глазки были закрыты, носик бел, уста чуть тронула 
нежная улыбка…» [Гофман; т. 3: 258].



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 33

Фея-покровительница надеется на его возрождение в мире 
природы:

«Быть может, мне доведется еще увидеть тебя маленьким жучком, 
шустрой мышкой или проворной белкой, я буду этому рада! Спи 
с миром!..» [Гофман; т. 3: 259].

Тонкая и опосредованная деталь, связывающая Калибана 
и Цахеса, — образ матери. Шекспировский дикарь родился 
от сосланной на необитаемый остров ведьмы Сикораксы. 
Цахес, на первый взгляд, — сын обычной крестьянки, но «не
льзя не обратить внимание на сходство матери уродливого 
карлика со зловещей торговкой из новеллы "Золотой горшок"» 
[Февралева: 96], которая оказывается могущественной кол
дуньей. Автор дает обеим старухам одно имя, нрав у крестьян
ки Лизы так же сварлив, а речь полна проклятий. В финале 
она торгует чудесным репчатым луком, подобно тому, как 
Лиза Рауэрин торговала заколдованными яблоками, которые 
возвращались к ней, будучи купленными (торговка называла 
их своими детками). Итак, старуха из «Крошки Цахеса» ста
новится как бы редуцированной «реинкарнацией» ведьмы 
из более ранней сказки.

В комедиях Шекспира нередко варьируется образ простака, 
внезапно получающего несоразмерные блага и почести. Таков, 
например, пьяница Слай («Укрощение строптивой», 1590–1592), 
которого лорд ради забавы доставляет в свой дворец и с по
мощью челяди убеждает, что вся эта роскошь принадлежит 
ему, Слаю. Таков ткач Основа («Сон в летнюю ночь», 1594–1596), 
в которого под действием зелья влюбляется царица фей Ти-
тания. Драматург позднего Ренессанса мог иллюстрировать 
с помощью подобных ситуаций непредсказуемость и нело
гичность прихотей фортуны. Данный сюжетный поворот 
напоминает то, что произошло с крошкой Цахесом, на некоторое 
время окруженным всеобщим почитанием и любовью, но  
в итоге не только развенчанным, но и умерщвленным. В отли
чие от пассивных Слая и Основы, которые лишь пользуются 
внезапными благами, Циннобер проявляет высокомерие, 
алчность и агрессию, в какой-то момент становится страшным, 



34 В. В. Королева, О. В. Февралева

а не комичным, обнаруживая глубокую испорченность своей 
натуры.

Гофман также переосмысливает в своих произведениях 
элементы шекспировской поэтики, не являющиеся сюжето
образующими, но яркие и запоминающиеся. Лучший при
мер — монолог Меркуцио о королеве Маб из трагедии «Ромео 
и Джульетта», в котором мир фей переплетен с миром насе
комых, растений и мелких животных:

«Она в упряжке из мельчайших мошек
Катается у спящих по носам.
В ее повозке спицы у колес
Из длинных сделаны паучьих лапок;
Из крыльев травяной кобылки — фартук;
Постромки — из тончайшей паутины,
А хомуты — из лунного луча…» [Шекспир: 30].

С этим изображением перекликается сцена метаморфоз 
Проспера Альпануса и феи Розеншён с тою разницей, что 
Шекспир вводит в чудесную картину самые прозаические 
создания, а Гофмана привлекает экзотика:

«И тут она распустила свое шелковое платье и взлетела к по
толку прекрасной бархатно-черной бабочкой-антиопой. Но  
тотчас, зажужжав и загудев, взвился за ней следом Проспер 
Альпанус, приняв вид дородного жука-рогача. В полном из
неможении бабочка опустилась на пол и забегала по комнате  
маленькой мышкой. Но жук-рогач с фырканьем и мяуканьем 
устремился за ней серым котом. Мышка снова взвилась вверх  
блестящим колибри, но <…> жужжа, налетели <…> насекомые, 
а с ними и невиданные лесные пернатые…» [Гофман; т. 3: 233].

Прием литоты и привлечение «микроскопической» при
родной образности, восходящие к миру Маб, также широко 
использованы в позднем сказочном романе Гофмана «Пове
литель блох» (1821–1822), где едва заметные насекомые описаны 
как сознательный и развитой народ, а погибшая принцесса 
возрождается из пыльцы тюльпана.

Другим примером переосмысления шекспировского текста 
становится прием «игры» с чужим сюжетом.



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 35

Специфический подход Гофмана к творчеству наиболее 
признанных и почитаемых им литераторов заключался в ак
тивном вовлечении элементов их поэтики в собственные 
произведения, создание тонкого и сложного интертекста. 
Например, в новелле «Разбойники» (1820) Гофман создает 
инверсию, антитезу исходного общеизвестного литературно
го материала — драмы Шиллера «Разбойники» [Королева, 
2019: 30–32]. Так, новелла Гофмана реконструирует обстанов
ку шиллеровской драмы с той разницей, что главные герои 
получают характеристики, противоположные тем, которыми 
наделил их драматург, ставший демиургом мира братьев  
Мооров, чьему замыслу они тщетно противятся. В новелле  
Гофмана «Взаимосвязь вещей» (1820) фигурирует девушка, 
которую один из персонажей, Людвиг, отождествляет с Миньо
ной из романа Гёте о Вильгельме Мейстере. Начитанный мо-
лодой человек опрометчиво переносит на уличную танцов-
щицу и характер, и жизненные обстоятельства прототипа. 
Впрочем, история юной испанки оказывается в новелле не ме
нее интригующей, чем история Миньоны. Гофману для того 
и важно было вести гётевскую аллюзию, чтобы развернуть 
«от противного» оригинальную историю. Литература, оце
ненная романтиком как великая и бессмертная, становится 
для него онтологическим измерением, в котором он беспре-
пятственно черпает и образы, и мотивы, и целые фабулы. Это 
следует рассматривать не столько как пародию, сколько как 
оммаж, выражение почтения.

С шекспировским текстом Гофман работает не менее регу-
лярно и открыто, чем с гётевским или шиллеровским, но с по
вышенным пиететом, последовательно актуализируя его. 
Ярчайшим примером подобного опыта является новелла  
«Выбор невесты» (1819). Она содержит сцену, безусловно, 
восходящую к пьесе «Венецианский купец» (1596–1598): трем 
претендентам на руку и сердце героини предоставлены три 
запертых ларца, и только с одним связано благословение на  
брак. Подчеркивая связь с «Венецианским купцом», писатель 
вводит в число персонажей евреев, олицетворяющих власть  
денег, и пишет, что на лице одного из них «можно было  
прочитать ответ Шейлока» [Гофман; т. 4, кн. 2: 76] — отказ 



36 В. В. Королева, О. В. Февралева

от совместной трапезы с христианами. Два первых жениха 
и у Шекспира, и у Гофмана, польстившись на золото и серебро, 
из которых сделаны сундучки, получают отказ. Но немецкий 
писатель трансформирует эпизод, снабжая сундучки более 
двусмысленными надписями, эстетизируя сцену в целом: 
выигрышный ларец в новелле сделан из слоновой кости, 
а не из свинца; неудачливые женихи не удаляются с позором, 
а получают в виде утешительных призов чудесные артефакты.

Хотя комедия «Венецианский купец» не содержит фан
тастического элемента, Гофман трансформирует сюжет, 
наполняя свой производный текст сказочными деталями. По  
всей видимости, новеллист воспринимает шекспировское 
наследие как некую новую мифологию, с которой органично 
сочетаются ирреальные детали: чудесное мыслилось Гофманом 
как неотъемлемая часть шекспировской поэтики.

Шекспир повлиял и на формирование гофмановского  
стиля, который характеризуется наличием иронии, гротеска 
и фантасмагории. Обращение к шекспировской иронии — 
общая тенденция романтиков. По мысли Н. А. Какауридзе, 
анализ творчества Шекспира «в духе теории романтической 
иронии» позволил А. Шлегелю увидеть в английском драма-
турге «художника, который смотрит на свои произведения 
как бы со стороны, с определенной <…> дистанции» [Ка
кауридзе: 59].

В. В. Бычков пишет: «Многие произведения Гофмана про
низывает легкая ирония, которую он видит и у некоторых из  
почитаемых им классиков литературы, на одно из первых мест 
среди которых ставит Шекспира» [Бычков: 105]. Ирония Шекс
пира в отличие от других писателей не связана с высмеива
нием пороков, она выражает несовершенство мира и его 
противоречия. С помощью иронии драматург подчеркивает 
сложность человеческой природы, абсурдность жизни 
и тонкую грань  между правдой и обманом. Именно эта особен
ность привлекала Гофмана, который в своих произведениях  
также делает акцент на иронии как художественном приеме.

Так, в цикле рассказов «Серапионовы братья» (1819–1821) 
немецкий романтик вкладывает в уста Лотара идею о важности  
роли иронии в произведении, так как она помогает соединять 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 37

фантастику с реальностью. Гофман предлагает универсальное 
средство от прозы жизни — иронию, которая способна увести 
человека от обыденных проблем. Об этом спорят в романе 
«Эликсиры дьявола» (1815) Медардус и Белькампо. Потешный 
чудак Белькампо утверждает, что ирония — это защита че
ловека, и артиста в частности, от жестокой действительности:

«Художник прически без юмора — сущее ничтожество, не
счастный тупица, у которого в кармане собственное благопо-
лучие, а он киснет в унынии, не пользуясь им» [Гофман; т. 2: 214].

Гофмана волнует одна из концептуальных проблем изоб
ражения и осмысления мира посредством юмора: где про
легает грань между «созидательной иронией» [Королева, 2021: 
440], способной придать произведению бóльшую глубину 
и яркость, подчеркнуть его светлое начало, и грубым, подчас 
злорадным и кощунственным зубоскальством. Об этом он раз-
мышляет в очерке «Необыкновенные страдания…» (1817–1819), 
где старший из героев развивает мысль об иронии в связи 
с определением «истинно комического», которое он отделяет 
от фарса, вызывающего рефлекторный смех у толпы — ав
томатическую реакцию на безобразные ужимки актера.

Понятия юмора, иронии, комизма у Гофмана в качестве 
эстетических категорий перерастают самих себя и выходят 
в пространство осмысления реальности. Едва уловим тот  
момент, когда режиссеры-мыслители из очерка Гофмана на  
некоторое время отвлекаются от вопросов театрального ис
кусства и обращаются к психологии и философии, пытаясь 
доискаться до тайны взаимоотношений индивида и окру
жающей его действительности. Ранее Гёте указывал на то, что 
эта тема столкновения личности с миром пронизывает все
ленную Шекспира. Но автор «Вильгельма Мейстера» видел  
главную репрезентацию героя в его личной воле, типовой 
конфликт — в расхождении частной воли с планом общего 
(социального или природного) бытия, а катарсис, вновь обре
тенную гармонию — в «великом воссоединении долга и воли 
в характере отдельного человека» [Гёте: 312]. Типичный же ге-
рой Гофмана — не трагический борец, а мечтатель, дрейфующий 
в волнах обстоятельств. Романтика волнует фундаментальное 



38 В. В. Королева, О. В. Февралева

несовпадение внутреннего богатства человека, его личных 
ценностей и запросов с далеким от совершенства объектив
ным миром:

«Чувство несоответствия между внутренним духом и его внеш
ним, земным окружением порождает болезненную раздра
жительность, которая выливается в горькую, издевательскую 
иронию, — говорит Коричневый. — Судорожную щекотку и боль 
испытывает при прикосновении израненный дух, и смех —  
это лишь крик боли, тоски по отчизне, которая живет в душе. 
Такие характеры — шут в "Лире", Жак в "Как вам это понравит-
ся", но выше всех в их ряду, пожалуй, ни с кем не сравнимый  
Гамлет» [Гофман; т. 1: 417–418].

Гофман словно вступает в полемику с Ф. Шлегелем, для 
которого Шекспир, по-видимому, был только гениальным ма-
стером художественного эффекта, будоражащего чувства, 
тревожащего мысль, но не содержащего ясного сообщения 
о сущности человека («Не много я дам за то познание людей, 
которое можно почерпнуть из Шекспира» [Шлегель: 197]). 
Поздний романтик именно на шекспировском материале 
основывает свою концепцию конфликта человеческих 
устремлений к совершенству с ущербной земной реальностью, 
порождающей в неудовлетворенной душе и томление (Sehen
sucht), и иронию:

«Кто может отрицать иронию, которая заложена в человеческой 
природе <…> и при глубочайшей серьезности светится шуткой, 
остроумием, лукавством. <…> Судороги боли, пронзительные 
вопли отчаяния выливаются в смех того изумительного веселья, 
которое болью и отчаянием только и рождено. Полное понимание 
этого странного устройства человеческой природы, наверно, 
и есть то, что мы называем юмором, непроизвольно определяя 
для себя так глубокую внутреннюю сущность юмористического, 
которое, на мой взгляд, есть то же самое, что истинно коми
ческое» [Гофман; т. 1: 414].

Ирония, исключающая бездумный оптимизм, самодо
вольство и самолюбование, одновременно не дает впасть 
в отчаяние человеку, «чувствующему всем существом раз-
лаженность, разбалансированность бытия» [Королева, Фев
ралева: 82]. Олицетворением такого мировоззрения служил  



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 39

Гофману и его героям образ шекспировского Гамлета. Директор 
в Коричневом ссылается на характеристику принца из рома-
на Гёте «Годы учения Вильгельма Мейстера» (1795–1796), 
но тут же дополняет ее своим суждением:

«"Это душа слишком слабая, чтобы выдержать бремя, возложен
ное на нее судьбой", — сказано где-то, а я добавлю, что колеблю
щимся и нерешительным делает Гамлета прежде всего глубокое 
чувство упомянутого несоответствия, которого не поправит 
никакой поступок и которое кончается только с собственной 
земной гибелью. Но такого Гамлета может сыграть лишь актер, 
одухотворенный глубочайшим юмором» [Гофман; т. 1: 418].

Юмор, тождественный истинно-комическому и проти
воположный грубому цинизму, по теории Гофмана, органи
чески связан с трагическим мироощущением, но разбавляет 
его, частично нейтрализует. Не столько гётевское «воссоедине
ние долга и воли», сколько юмор, указывающий на нелепое 
в страшном, позволяет индивиду духовно противостоять 
враждебной реальности. И пьесы Шекспира в глазах гофма-
новских режиссеров точно воссоздают это столкновение:

«Да и все, пожалуй, его герои носят печать той иронии, которая 
часто в напряженнейшие моменты выражает себя в остроумных 
фантазиях, а с другой стороны, его комические характеры стро-
ятся на трагической основе» [Гофман; т. 1: 414], —

рассуждает не без пафоса Коричневый. Директор в сером 
соглашается:

«Я назвал Шекспира, и теперь мне совершенно ясно, что только 
юмор <…> и делает живыми его персонажи» [Гофман; т. 1: 414].

Очерк Гофмана «Необыкновенные страдания…» содер
жит ряд громких панегириков Шекспиру, причем собеседни
ки в конце концов начинают видеть в нем не только драма-
турга — организатора сценических сюжетов, но и художника, 
наиболее верно отобразившего все грани человечности:

«Ни один писатель не познал всю глубину человеческой природы 
и не сумел ее передать так, как Шекспир, поэтому его характеры 
принадлежат всему миру и будут жить, пока существуют на свете 
люди» [Гофман; т. 1: 414].



40 В. В. Королева, О. В. Февралева

Гофман наследует у Шекспира и такой стилистический 
прием, как фантасмагория. Два автора могут быть по праву 
поставлены рядом как два мастера сочетания реальности 
и фантастики. На этот аспект таланта английского драматур-
га указал Л. Тик, который в своей статье «Трактовка чудесного 
у Шекспира» сосредоточен на четырех пьесах, где чудесные 
явления проходят через все действие и оказываются сюже
тообразующим фактором: «Сон в летнюю ночь», «Буря», «Гам
лет» и «Макбет». Но фантасмагория возникает в произведе
ниях английского драматурга гораздо чаще, порой неожидан
но, но всегда очень ярко. Например, кульминация комедии 
«Виндзорские насмешницы» происходит в ночном лесу, 
а герои — в соответствии со своими целями — наряжаются 
призраками, феями, эльфами и другими мифическими су
ществами. Стоит снова вспомнить и спонтанный монолог  
Меркуцио о королеве Маб — настоящий разгул фантазии, 
на первый взгляд самодостаточной, созданной лишь для 
эффекта. Но за внешней развлекательностью балагурства  
героя кроется мысль о том, что в мире снов живет истинная 
сущность каждого человека — до поры неосознанная, она 
в конце концов проявит себя и станет эквивалентна судьбе. 
По мысли Л. Тика, автор «Бури» и «Сна в летнюю ночь» по
средством сказочных элементов обращался к народному духу 
и одновременно облагораживал и наполнял глубокими смыс-
лами хаотичные фольклорные образы: «…при встрече с на
родной фантазией он [Шекспир] раскрывал в ней богатство 
и совершенство чувств» [Тик: 232]. Гофман, в свою очередь, 
использует избыточно богатую сказочную образность, создавая 
планы глубинной реальности: например, мир магов и фей 
(«Крошка Цахес»), противопоставленный плоско регламен-
тированному «просвещенному» княжеству, или Атлантиду 
(«Золотой горшок») — антипод современной ему бюрокра
тизированной Германии.

Гофман гораздо регулярнее прибегает к фантасмагории, 
чем Шекспир; можно сказать, что она для него — излюбленный 
прием. В новелле «Принцесса Брамбилла» (1820) Гофман пишет:

«Должен тебе сказать, благосклонный читатель, что мне <…> 
уже не раз удавалось уловить и облечь в чеканную форму 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 41

сказочные образы <…> каждый, кто способен видеть подобные 
образы, действительно узревал их в жизни и потому верил в их 
существование. Вот откуда у меня берется смелость <…> при
гласить самых серьезных людей присоединиться к их причуд
ливо-пестрому обществу. Но мне думается, любезный читатель, 
ты не примешь эту смелость за дерзость и сочтешь вполне 
простительным с моей стороны стремление выманить тебя 
из узкого круга повседневных будней и совсем особым образом 
позабавить…» [Гофман; т. 3: 291].

Глубинное содержание самых фееричных сказок Гофмана: 
«Золотой горшок», «Крошка Цахес», «Щелкунчик», «Прин
цесса Брамбилла», «Повелитель блох» — разрыв цивилизации 
и природы, душевный раскол и тотальная неудовлетворен
ность человека, стандартизация общественной жизни, нрав
ственное содержание искусства и науки и т. д. На фоне ска
зочного или мистического антуража Гофман разворачивает 
вполне реалистичные сюжеты: например, героиня «Выбора 
невесты», вопреки читательским ожиданиям, не выходит 
замуж за художника, открывшего правильный ларец, а увле
кается светским франтом, делающим юридическую карьеру. 
Впрочем, в трагическую тональность повествование не уходит. 
Рассказчик завершает историю отстраненно-иронически.

Важным элементом иронии и фантасмагории у Шекспира 
и Гофмана становится гротеск. Нельзя сказать, что Шекспир 
предпочитает его прочим изобразительно-выразительным 
приемам, но владеет он им в совершенстве и прибегает к нему, 
если нужно подчеркнуть абсурдность, несообразность ситуа
ции. Примерами комического гротеска в его творчестве служат 
заколдованный ткач Основа с ослиной головой, в которого 
влюблена царица фей; гротескна ситуация неотесанного Слая, 
попавшего в изысканную обстановку дворца; пугающе гро-
тескны ведьмы из трагедии «Макбет» — в целом они похожи 
на женщин, но у них растут бороды.

Шекспир как изощренный мастер театрального искусства 
повлиял на авторский стиль и структуру повествования  
Гофмана в некоторых произведениях. Английский драматург 
любил вводить в свои пьесы элементы другого театрального 
представления. Например, драма «Мышеловка» внутри тра-
гедии «Гамлет». Или комедия «Сон в летнюю ночь», которая 



42 В. В. Королева, О. В. Февралева

завершается представлением, устроенным афинскими ремес-
ленниками для герцога Тесея. Фокус эпизода заключается 
в том, что трагический сюжет актеры-профаны разыгрывают, 
всячески успокаивая зрителей, повторяя, что на сцене все 
происходит не по-настоящему. Комедия «Укрощение строп-
тивой» полностью представляет собой пьесу, которую наемные 
актеры разыгрывают во дворце некоего вельможи. Здесь 
вставной сюжет в разы крупнее собственной рамы и даже 
ломает ее: в финале комедии насмешник-лорд и подобранный 
им пьяница Слай уже не появляются. Кроме того, Шекспир 
часто вводит эпизоды маскарада, в которых героев трудно 
узнать, что наполняет действие атмосферой тотальной игры, 
мистификации. Примеры этого находим в комедиях «Много 
шума из ничего», «Бесплодные усилия любви».

Гофман в своем творчестве переосмысливает шекспи
ровскую театральность. По словам Л. А. Мишиной, можно го-
ворить о новом стилистическом приеме у немецкого роман-
тика: «театрализации повествования» [Мишина: 911]. Гофман 
выстраивает некоторые эпизоды в своей прозе, как сцены 
из театра. Особенно ярко это проявляется в романе «Эликсиры 
дьявола», в котором соединяются беллетристика, драма, звуко-
музыкальный строй и сценография. Например, история 
ирландца Эвсона в рассказе лейб-медика представляет собой 
«спектакль в спектакле» — это фантасмагорическое действо, 
«спектакль», который он увидел ранее, длится, не прерываясь, 
уже двадцать два года. По словам Л. А. Мишиной, «в про
изведениях Гофмана за фасадом, за видимым и ощущаемым 
пространством и временем, обнаруживается иное простран
ство и время» [Мишина: 912]. Театрализацией повествования 
наполнена также новелла Гофмана «Принцесса Брамбилла», 
где герой Джильо во время карнавала меняет свои маски, 
имена и роли. Поэтому многие эпизоды строятся как сцены 
из одного спектакля — поиски Джильо принцессы Брамбил-
лы. Например, маленькая сцена поединка Джильо со своим 
двойником, которого он повстречал, гуляя по Корсо:

«…Джильо вообразил себя ассирийским принцем Корнельо 
Кьяппери <…>. Сильней и сильней ударял он по струнам гита-
ры, причудливей <…> становились прыжки и движения его  



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 43

бешеного танца. Но его двойник стоял напротив, прыгая, крив
ляясь <…> и размахивая в воздухе своим широким деревян
ным мечом… Брамбилла исчезла! <…> "Но я заиграю его, 
затанцую насмерть, только тогда я стану самим собою и прин
цесса будет моей!" <…> Джильо, перекувырнувшись, тяжело  
грянулся о землю» [Гофман; т. 3: 323].

Гофман подробно описывает театральные действа также 
в новеллах «Дон Жуан», «Необыкновенные страдания дирек
тора театра», но у него вставной спектакль более самоценен 
и служит (особенно в ранних текстах) для развития темы 
превосходства искусства над обыденной жизнью.

Довольно часто в произведениях Шекспира встречается  
мотив переодевания и подмены личности, когда персонаж 
выдает себя за другого человека. Примерами могут служить  
мнимый отец Люченцио в «Укрощении строптивой», граф 
Кент в трагедии «Король Лир», многочисленные девушки, 
выдающие себя за юношей: Порция («Венецианский купец»), 
Юлия («Два веронца»), Виола («Двенадцатая ночь»), Розалинда 
(«Как вам это понравится»). У Гофмана на этом приеме стро-
ится вся новелла «Принцесса Брамбилла»; за другого человека 
выдают себя также герои романа «Эликсиры дьявола», новелл 
«Синьор Формика», «Игнац Деннер», «Повелитель блох» и др., 
что вынуждает их играть чужие роли.

В отличие от шекспировских сюжетов, где переодетый ге-
рой просто играет роль на публике, герой Гофмана нередко 
попадает под влияние своей вымышленной личности, начи
нает терять себя, либо же его второе «я», органически связанное 
с первым, начиняет вытеснять его. В усложненном мире не
мецкого романтика у героя может быть и больше двух лич
ностей (Медардус, Джильо Фава).

Таким образом, значение У. Шекспира для формирова
ния гофмановской поэтики трудно переоценить. Редкое его 
произведение обходится без шекспировских аллюзий и цитат. 
В свою очередь, Гофман стал одним из тех писателей в немецкой 
литературе начала ХIХ в., кто создал Шекспиру репутацию 
величайшего поэта и драматурга, несравненного знатока 
человеческой натуры.



44 В. В. Королева, О. В. Февралева

Следует отметить, что шекспировское влияние на поздне
го романтика было комплексным и многоуровневым и нашло 
отражение в переосмыслении шекспировских сюжетных ли
ний: мир королевы Маб («Ромео и Джульетта») и метаморфо
зы Проспера Альпануса и феи Розеншён («Крошка Цахес»), 
а также отчасти история принцессы Гамахеи («Повелитель блох») 
строятся на приеме литоты; в эпизоде с сундучками (комедия 
«Венецианский купец» / новелла «Выбор невесты») Гофман 
использует прием игры с чужим текстом. Шекспировские тра-
диции прослеживаются в трансформации образов англий
ского драматурга: в частности, это Проспер Альпанус («Крош
ка Цахес») / Просперо («Буря»), Цахес-Циннобер («Крошка 
Цахес») / Калибан («Буря»), Альбертина («Выбор невесты») / 
Порция («Венецианский купец»). И, наконец, под влиянием 
Шекспира формируется неповторимый гофмановский стиль, 
который характеризуется такими приемами, как гротеск, 
фантасмагория, «созидательная ирония», «театрализация 
повествования».

Список литературы
1.	 Бычков В. В. Эстетические воззрения Э. Т. А. Гофмана // Философия 

и культура. 2023. № 2. С. 91–108 [Электронный ресурс]. URL: https://
elibrary.ru/download/elibrary_50352794_29422128.pdf (10.11.2025). DOI: 
10.7256/2454-0757.2023.2.39345. EDN: GVOOFX

2.	 Гёте И. В. Собр. соч.: в 10 т. М.: Худож. лит., 1980. Т. 10. 510 с.
3.	 Гофман Э. Т. А. Собр. соч.: в 6 т. М.: Худож. лит., 1991–2000.
4.	 Какауридзе Н. А. Теория и действительность: лит.-эстет. воззрения 

штюрмеров и лит. теория раннего нем. романтизма. Кутаиси: Сабчота 
Сакартвело: Кутаис. фил., 1989. 182 с.

5.	 Королева  В. В. Интертекстуальность как прием в  творчестве 
Э. Т. А. Гофмана // Вестник ТвГУ. Серия: Филология. 2019. № 1 (60). 
С. 28–34 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_37334884_59671609.pdf (10.11.2025). EDN: ZDPOYP

6.	 Королева В. В. «Гофмановский комплекс» в романе А. Ремизова 
«Часы» // Новый филологический вестник. 2021. № 3 (58). С. 432–444 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_47225484_22747933.pdf (10.11.2025). DOI: 10.54770/20729316_2021_3_432. 
EDN: HDJCKI

7.	 Королева В. В., Февралева О. В. И. В. Гёте и Э. Т. А. Гофман: к вопро
су о творческом диалоге (влияние И. В. Гёте на формирование сказоч
ной поэтики Э. Т. А. Гофмана) // Art Logos. 2024. № 4 (29). С. 78–90 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 45

[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_77140903_43422830.pdf (10.11.2025). DOI: 10.35231/25419803_2024_4_78. 
EDN: OIRIGS

8.	 Мишина Л. А. Роман Э. Т. А. Гофмана «Эликсиры сатаны» как «рас
сказываемый театр» (тип «потешного чудака») // Вестник Нижегород
ского университета им. Н. И. Лобачевского. 2010. № 4 (2). С. 911–914 
[Электронный ресурс]. URL: http://www.unn.ru/pages/e-library/vest-
nik/99999999_West_2010_4(2)/140.pdf (10.11.2025). EDN: NCVMRJ

9.	 Тик Л. Трактовка чудесного у Шекспира (предисловие к тиковскому 
переводу «Бури» Шекспира) / пер. с нем. И. В. Логвиновой // Лите
ратуроведческий журнал. 2015. № 36. С. 231–256 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_24283499_71546456.pdf 
(10.11.2025). EDN: ULKHJH

10.	 Февралева О. В. Тема эксплуатации природы в произведениях 
Э. Т. А. Гофмана // Мир — Язык — Человек: мат-лы IV Междунар. 
науч.-практ. конф. (Владимир, 15 марта 2022 г.). Владимир: ВлГУ, 2022. 
С. 93–101 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_48522806_52638986.pdf (10.11.2025). EDN: SXHKIK

11.	 Федоров Ф. П. Время и вечность в сказках и каприччио Гофмана // 
Художественный мир Э. Т. А. Гофмана: сб. ст. М.: Наука, 1982. С. 81–106.

12.	 Цегловска Л. А. Реминисценции и их функции в романе Э. Т. А. Гоф
мана «Житейские воззрения кота Мурра»: автореф. дис. … канд. 
филол. наук. Нижний Новгород, 2012. 25 с.

13.	 Шамрай А. Ф. Эстетические суждения Гофмана // Художественный  
мир Э. Т. А. Гофмана: сб. ст. М.: Наука, 1982. С. 266–282.

14.	 Шекспир У. Полн. собр. соч.: в 8 т. М.: Искусство, 1958. Т. 3. 566 с.
15.	 Шлегель Ф. Эстетика. Философия. Критика: в 2 т. / вступ. ст., сост., 

пер. с нем. Ю. Н. Попова. М.: Искусство, 1983. Т. 1. 479 с. (Сер.: История 
эстетики в памятниках и документах.)

16.	 Dunn H.-L. The Circle of Love in Hoffmann and Shakespeare // Studies 
in Romanticism. 1972. Vol. 11. Boston; Massachusetts. P. 113–137.

17.	 Habicht W. The Romanticism of the Schlegel-Tieck Shakespeare and the 
History of Nineteenth-Century German Shakespeare Translation // Euro-
pean Shakespeares: Translating Shakespeare in the Romantic Age: Selected 
Papers from the Conference Shakespeare Translations in the Romantic 
Age (Antwerpen, 1990). 1993. P. 45–54. DOI: 10.1075/z.66.06hab

18.	 Nock F. J. E. T. A. Hoffmann and Shakespeare // The Journal of English 
and Germanic Philology. 1954. Vol. 53. No. 3. July. P. 369–382.

19.	 Robertson R. Shakespearean Comedy and Romantic Psychology in Hoff-
mann’s “Kater Murr” // Studies in Romanticism. 1985. Vol. 24. No. 2. 
P. 201–222. DOI: 10.2307/25600532

20.	 Segebrecht W. E. T. A. Hoffmann and English Literature // Deutsche Ro-
mantik and English Romanticism: Papers from the University of Houston 
Third Symposium on Literature and the Arts “English and German Ro-
manticism: Cross-Currents and Controversy” / ed. by Theodore G. Gish 
and Sandra G. Frieden. Munich: W. Fink Verlag, 1984. P. 52–66. (Ser.: 
Houston German Studies; vol. 5.)



46 Vera V. Koroleva, Olga V. Fevraleva

References
1.	 Bychkov V. V. The Aesthetic Views of E. T. A. Hoffmann. In: Filosofiya 

i kul’tura [Philosophy and Culture], 2023, no. 2, pp. 91–108. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_50352794_29422128.pdf (accessed on 
November 10, 2025). DOI: 10.7256/2454-0757.2023.2.39345. EDN: GVOOFX 
(In Russ.)

2.	 Goethe J. W. Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [The Collected Works: in 
10 Vols]. Мoscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1980, vol. 10. 510 p. 
(In Russ.)

3.	 Hoffmann E. T. A. Sobranie sochineniy: v 6 tomakh [The Collected Works: 
in 6 Vols]. Мoscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1991–2000. (In Russ.)

4.	 Kakauridze N. A. Teoriya i deystvitel’nost’: literaturno-esteticheskie vozzre
niya shtyurmerov i literaturnaya teoriya rannego nemetskogo romantizma  
[Theory and Reality: the Literary and Aesthetic Views of the Stürmers and 
the Literary Theory of Early German Romanticism]. Kutaisi, Sabchota Sakart-
velo Publ., 1989. 182 p. (In Georgian)

5.	 Koroleva V. V. Intertextuality as a Technique in the Works of E. T. A. Hoff-
mann. In: Vestnik Tverskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Filologiya 
[Vestnik TvGU. Series: Philology], 2019, no. 1 (60), pp. 28–34. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_37334884_59671609.pdf (accessed on 
November 10, 2025). EDN: ZDPOYP (In Russ.)

6.	 Koroleva V. V. “The Hoffmann’s Complex” in A. Remizov’s Novel “The 
Clock”. In: Novyy filologicheskiy vestnik [The New Philological Bulletin],  
2021, no. 3 (58), pp. 432–444. Available at: https://elibrary.ru/download/
elibrary_47225484_22747933.pdf (accessed on November 10, 2025). DOI: 
10.54770/20729316_2021_3_432. EDN: HDJCKI (In Russ.)

7.	 Koroleva V. V., Fevraleva O. V. J. W. Goethe and E. T. A. Hoffmann: on the 
Question of Creative Dialogue (the Influence of J. W. Goethe on the Forma-
tion of E. T. A. Hoffmann’s Fairy-Tale Poetics). In: Art Logos, 2024, no. 4 (29), 
pp. 78–90. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_77140903_43422830.
pdf (accessed on November 10, 2025). DOI: 10.35231/25419803_2024_4_78. 
EDN: OIRIGS (In Russ.)

8.	 Mishina L. A. E. T. A. Hoffmann’s Novel “The Elixir of Satan” as a “Narra-
tive Theater” (a Type of “Funny Eccentric”). In: Vestnik Nizhegorodskogo 
universiteta imeni N. I. Lobachevskogo [Vestnik of Lobachevsky University of 
Nizhni Novgorod], 2010, no. 4 (2), pp. 911–914. Available at: http://www.unn.
ru/pages/e-library/vestnik/99999999_West_2010_4(2)/140.pdf (accessed on 
November 10, 2025). EDN: NCVMRJ (In Russ.)

9.	 Tieck L. Shakespeare’s Interpretation of the Miraculous (Preface to Tieck’s 
Translation of Shakespeare’s “The Tempest”). In: Literaturovedcheskiy zhur-
nal [The Journal of Literary History and Theory], 2015, no. 36, pp. 231–256. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_24283499_71546456.pdf 
(accessed on November 10, 2025). EDN: ULKHJH (In Russ.)



Shakespeare’s Metamorphoses in the Poetics of E. T. A. Hoffmann 47

10.	Fevraleva O. V. The Theme of Exploitation of Nature in the Works of 
E. T. A. Hoffmann. In: Mir — Yazyk — Chelovek: materialy IV Mezhdu
narodnoy nauchno-prakticheskoy konferentsii (Vladimir, 15 marta 2022 g.) 
[World — Language — Human: Proceedings of the 4th International Scien-
tific and Practical Conference (Vladimir, March 15, 2022)]. Vladimir, Vladimir 
State University Named After Alexander and Nikolay Stoletovs Publ., 2022, 
pp. 93–101. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_48522806_52638986.
pdf (accessed on November 10, 2025). EDN: SXHKIK (In Russ.)

11.	Fedorov F. P. Time and Eternity in Hoffmann’s Fairy Tales and Capriccios. 
In: Khudozhestvennyy mir E. T. A. Gofmana: sbornik statey [The Artistic 
World of E. T. A. Hoffmann: Collection of Articles]. Moscow, Nauka Publ., 
1982, pp. 81–106. (In Russ.)

12.	Tseglovska L. A. Reministsentsii i ikh funktsii v romane E. T. A. Gofmana 
“Zhiteyskie vozzreniya kota Murra”: avtoref. dis. … kand. filol. nauk [Re
miniscences and Their Functions in E. T. A. Hoffmann’s Novel “The Life and 
Opinions of the Tomcat Murr”. PhD. philol. sci. diss. abstract]. Nizhny 
Novgorod, 2012. 25 p. (In Russ.)

13.	Shamray A. F. Hoffmann’s Aesthetic Judgments. In: Khudozhestvennyy  
mir E. T. A. Gofmana: sbornik statey [The Artistic World of E. T. A. Hoff
mann: Collection of Articles]. Moscow, Nauka Publ., 1982, pp. 266–282. 
(In Russ.)

14.	Shakespeare W. Polnoe sobranie sochineniy: v 8 tomakh [The Complete  
Works: in 8 Vols]. Мoscow, Iskusstvo Publ., 1958, vol. 3. 566 p. (In Russ.)

15.	Schlegel F. Estetika. Filosofiya. Kritika: v 2 tomakh [Aesthetics. Philosophy. 
Criticism: in 2 Vols]. Moscow, Iskusstvo Publ., 1983, vol. 1. 479 p. (Ser.: The 
History of Aesthetics in Monuments and Documents.) (In Russ.)

16.	Dunn H.-L. The Circle of Love in Hoffmann and Shakespeare. In: Studies 
in Romanticism, Boston, Massachusetts, 1972, vol. 11, pp. 113–137. (In Eng-
lish)

17.	 Habicht W. The Romanticism of the Schlegel-Tieck Shakespeare and the 
History of Nineteenth-Century German Shakespeare Translation. In: Euro
pean Shakespeares: Translating Shakespeare in the Romantic Age: Selected 
Papers from the Conference Shakespeare Translations in the Romantic Age 
(Antwerpen, 1990), 1993, pp. 45–54. DOI: 10.1075/z.66.06hab (In English)

18.	Nock F. J. E. T. A. Hoffmann and Shakespeare. In: The Journal of English 
and Germanic Philology, 1954, vol. 53, no. 3, pp. 369–382. (In English)

19.	Robertson R. Shakespearean Comedy and Romantic Psychology in Hoff-
mann’s “Kater Murr”. In: Studies in Romanticism, 1985, vol. 24, no. 2, 
pp. 201–222. DOI: 10.2307/25600532 (In English)

20.	Segebrecht W. E. T. A. Hoffmann and English Literature. In: Deutsche 
Romantik and English Romanticism: Papers from the University of Houston 
Third Symposium on Literature and the Arts “English and German Roman-
ticism: Cross-Currents and Controversy”. Munich, W. Fink Verlag Publ., 
1984, pp. 52–66. (Ser.: Houston Germanic Studies; vol. 5.) (In English)



48 Vera V. Koroleva, Olga V. Fevraleva

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ / INFORMATION ABOUT THE AUTHORS

Королева Вера Владимировна, док
тор филологических наук, доцент, 
заведующая кафедрой иностранных 
языков, Владимирский государст
венный университет им. Александра  
Григорьевича и Николая Григорьеви
ча Столетовых (ул. Горького, 87, 
г. Владимир, Российская Федерация, 
600000); Приволжский исследова
тельский медицинский университет 
(Владимирский филиал) (пр. Ок
тябрьский, 1, г. Владимир, Российская 
Федерация, 600000); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-7608-9772; e-mail: 
queenvera@yandex.ru.
Февралева Ольга Валерьевна, кан
дидат филологических наук, доцент 
кафедры журналистики, рекламы 
и связей с общественностью, Вла
димирский государственный уни
верситет им. Александра Григорье-
вича и Николая Григорьевича Сто
летовых (ул. Горького, 87, г. Владимир, 
Российская Федерация, 600000); 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
7230-6953; e-mail: 411@mail.ru.

Vera V. Koroleva, PhD (Philology), 
Associate Professor, Head of the De-
partment of the Foreign Languages, 
Vladimir State University Named 
After Alexander and Nikolay Stoletovs 
(ul. Gor’kogo 87, Vladimir, 600000, 
Russian Federation); Privolzhsky 
Research Medical University (pr. Ok
tyabrskiy 1, Vladimir, 600000, Russian 
Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-7608-9772; e-mail: 
queenvera@yandex.ru.

Olga V. Fevraleva, PhD (Philology), 
Associate Professor of the Department 
of Journalism, Advertising, and Pub-
lic Relations, Vladimir State Univer-
sity Named After Alexander and 
Nikolay Stoletovs (ul. Gor’kogo 87, 
Vladimir, 600000, Russian Federation); 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
7230-6953; e-mail: 411@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 20.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 11.01.2026
Принята к публикации / Accepted 12.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026


